
إحياء معنى الطبيعة
نحو أخلاقيات بيئية تطبيقية

د. رجب شانتورك
رك

تو
شان

ب 
رج

د. 

ــل  ــابٌ نتأم ــورد للاســتغلال أو هــي كت ــا؟ هــل هــي مجــرد م ــة بالنســبة لن ــا الطبيع م

معانيــه؟ يحــاول هــذا الكتــاب الإجابــة عــن هــذا الســؤال الجوهــري بهــدف اســتعادة 

العلاقــة الأخلاقيــة بيــن الإنســان والطبيعــة، وتقديــم منظومــة جديــدة لأخلاقيــات بيئيــة 

متعــددة المســتويات. لقــد نظــرتَ جميــعُ الثقافــات التقليديــة، فــي الشــرق والغــرب، 

ــى  ــدلُّ عل ــي ت ــارات الت ــائل والإش ــراً بالرس ــا زاخ ــا مقدسً ــا كتابً ــة بوصفه ــى الطبيع إل

ــم  ــع، والعال ــى الصان ــدل عل ــة ت ــة الإســامية، كل موجــود هــو آي ــا. ووفــق الرؤي خالقه

ــذي  ــإنَّ التحــوُّل المفاهيمــي ال ــك، ف ــى خالقــه. ومــع ذل ــة عل ــه هــو العلامــة الدال ذات

طــرأ علــى تصــور الإنســان للطبيعــة أدى إلــى اختــزال الطبيعــة فــي كونهــا مجــرد مــوردٍ 

ــرة علــى البيئــة. ويســتند هــذا الكتــاب إلــى علمــي  للاســتغلال، ممــا خلَّــف آثــارًا مدمِّ

العلامــات والدلالــة فــي إعــادة صياغــة رؤيتنــا للطبيعــة، مــن مــورد مــاديٍّ إلــى نــص دالٍّ 

علــى صانــع، مــن خــال توســيع دراســة العلامــات لتتجــاوز اللغــة والثقافــة الإنســانية، 

ــا،  إلــى العلامــات المزروعــة فــي الكائنــات الطبيعيــة. ولكــي نقــرأ »كتــاب الطبيعــة« حقًّ

ــر ألســنة. فثمــة بلاغــة فــي الصمــت،  ــال بغي ــا يقُ ــى م ــر آذان إل ــا أن نصُغــي بغي علين

ــم فــن الإصغــاء والتأويــل. ــى فــي العلامــة، لمــن تعلَّ ومعرفــة تتجلَّ

www.hbkupress.com









دار جامعة حمد بن خليفة للنشر

صندوق بريد 5825

الدوحة، دولة قطر

www.hbkupress.com

تصميم الغلاف: ناتاشا فارس

جميع الحقوق محفوظة.

لا يجوز استخدام أو إعادة طباعة أي جزء من هذا الكتاب بأي طريقة دون الحصول
على الموافقة الخطية من الناشر باستثناء حالة الاقتباسات المختصرة التي تتجسد

في الدراسات النقدية أو المراجعات.

إن الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن رأي الناشر.

الطبعة العربية الأولى عام 2025

الترقيم الدولي: 9789927185762

تمت الطباعة في-.



المحتويات

7. تمهيد................................................................
13. ............................................................. المقدمة
21. شكر وتقدير.........................................................
23. مدخل...............................................................

45.................................................................. الفصل الأول
45.  الطبيعة؟.......................................................... ما

الفصل الثاني...................................................................89
89. منهج متعدد المراتب لفهم الطبيعة: الجمع بين العلم والدلالة.......

الفصل الثالث..................................................................129
129. نحو أخلاق بيئية جديدة مبنية على الإحسان.........................

149.................................................................. الفصل الرابع
149. ....... سياسة الاستدامة والممارسات البيئية إطار مبني على الإيمان

175........................................................................ الخاتمة
175. إحياء الخلافة: خدمة الخليقة محبةً للخالق..........................
187. المراجع.............................................................





7

تمهيد

مقالةٌ مشهورةٌ حرّرها  المعاصر  البيئي  الفكر   أثّر في  ما أعظم  لقد كان من 
بـ»مأساة  عُرفت   ،1969 سنة  ساينس  مجلة  في  ونُشرت  هاردين«  »جاريت 
لا يثبت  التي  المشتركة  الموارد  أن  على  الدليلَ  صاحبُها  أقام  وقد  المشاع«.))) 
عليها ملكٌ خاصّ ولا ولايةٌ معيّنة - كالمحيطات العظمى، والغابات المترامية، 
والتنوّع الحيوي بأسره - صائرةٌ إلى الهدر والاضمحلال، إذ يتعامل الناس معها 
ولكنها  الانتفاع،  فيها من حيث  الجميع شركاءَ  فيكون  المطلق،  المباح  معاملةَ 

في التحقيق ليست مملوكةً لأحدٍ بعينه.

إذ  على حفظها وصيانتها،  باعثٌ صادقٌ  الفرد  نفس  في  لا يقوم  ثمّ،  ومن 
إن الفقدان لا يعود ضرره على شخصه خاصّة، وإنما يتوزّع الأثر السلبي على 
مجموع الخلق. وهكذا تَظهر أنانية الطبع البشري؛ فيسترسل في استغلال تلك 
يتوزّع  بينما  الصائد منفعةً عاجلةً،  الحيتان، حيث يحوز  الموارد، كما في صيد 

الضرر والخسران على سائر الناس.

ا«  »أثرًا خارجيًّ الطبيعة  موارد  من  شابهها  وما  الحيتان  تُعَدُّ  الاعتبار،  وبهذا 
لا تحتسبه الموازين الاقتصادية الوضعية؛ إذ وجودها وما فيه من حفظ التوازن 
أنّ صيدها يحسب  القاصرة، في حين  الربحية  الحسابات  م ضمن  البيئي لا يُقوَّ

(1)	 Garrett Hardin, «The Tragedy of the Commons,» Science 162, no. 3859 (December 

13, 1968): 1243–48.



8

. وكذلك الشأن في خدمات الأنظمة البيئية الكبرى - كتجميع المياه،  كغُنْمٍ آنيٍّ
بها  تُمدّ  جارية  إلهية  نعمٌ  فهي   - للمناخ  الغابات  وتنظيم  الطبيعي،  والتلقيح 
الطبيعةُ الناسَ من غير ثمنٍ، غير أنها لا تدخل في معايير الكسب والخسارة في 

منطق الاقتصاد المجرّد.

إلى  الوصول  في  متساوية  حقوقًا  الناس  الإسلام  منح  أخرى،  جهة  من 
الموارد الطبيعية، مُعترفًا بأهميتها الحيوية في بقاء الإنسانية واستمرارها. وبناءً 
عليه، لا يحق لأي فرد أن يستحوذ على هذه الموارد أو أن يُلحق الضرر بالأنظمة 
بيان،  بأبلغ  المبدأ  ر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن هذا  التي تحويها. وقد عبَّ الفريدة  البيئية 

إذ قال: »الناس شركاء في ثلاث: الماء، والكلأ، والنار، وثمنها حرام« ))).

بعض  سعى  المقصد،  ذات  تحقيق  أجل  ومن  الحديث،  العصر  وفي 
إضفاء  طريق  عن  التناقض  هذا  معالجة  إلى  بالاستدامة  المعنيين  الاقتصاديين 
المحيطات  بأن  السياسات  صنّاع  إقناع  بهدف  الطبيعة،  على  اقتصادية  قيمة 
ثروات  ل  تُشكِّ ذلك،  وغير  والمناخ  البيئية  النُظم  وخدمات  الحيوي  والتنوع 
لخدمات  السنوية  القيمة  ر  تُقدَّ المثال،  سبيل  فعلى  هائلة.  اقتصادية  قيمة  ذات 
50 تريليون دولار أمريكي. ومن هذا المنطلق، وُضِعت  البيئي بأكثر من  النظام 
المترتبة  الاقتصادية  للخسائر  تفاديًا  البيئة،  المحافظة على  إلى  تهدف  سياسات 
ر الطبيعة ليس  تُقدِّ على تدهورها. وبفضل هذا النهج، بدأت العديد من الدول 
 عزز من الجهود  المباشرة، ما لجمالها أو رمزيتها فقط، بل لقيمتها الاقتصادية 

الرامية إلى حمايتها وصيانتها للأجيال القادمة.

أو  مادي  منظور  من  كبيرةً  الطبيعة  قيمةُ  لا تكون  حين  يحدث  ماذا  ولكن 
نقدي؟ إن هكتارًا من غابةٍ مطيرةٍ استوائية قد يُعدُّ ذا قيمة عالية، لكن ماذا عن نبتة 

أخرجه أبو داود 3477، وأحمد )23082(. 	(((



9

يعني  تُذكر؟ هل  اقتصادية  قيمة  لها  ل  تُسجَّ تكاد  الصحراء، ولا  تنمو في  صغيرة 
فطري،  وبشكل  البشر،  فنحن  لا.  بالطبع  قيمة؟  بلا  هذه  الحياة  أشكال  أن  هذا 
ندرك أن لدينا مسؤولية في حماية الطبيعة، مهما بدت صغيرة أو »عديمة الشأن«، 
لأننا نؤمن بأن للحياة والطبيعة قيمة في ذاتها، لا تختزلها الحسابات الاقتصادية.

إلى  النظر  في  الأفق  بضيق  تتعلَّق  جوهرية  أخلاقية  أسئلة  تبرز  هنا  ومن 
إذ  الكتاب؛  هذا  محور  بالضبط  هو  وهذا  محض.  نفعي  منظور  من  الطبيعة 
وتقديم  الاقتصادية،  قيمتها  يتجاوز  بما  الطبيعة  قيمة  فهم  استعادة  إلى  نسعى 
ر بها الإسلام: رؤية التوحيد والتسامي. فهذه  رؤية مستندة إلى الإيمان، كما يُبشِّ
ا  بُعدًا معنويًّ له، وتُضيء  الرؤية الإيمانية لا تتعارض مع علم الاقتصاد، بل تُكمِّ
قال الله  وقد  الكريم.  القرآن  في  تجلَّى  كما  الإلهي  الوحي  إلى  يستند  ا  وأخلاقيًّ
نَّهُ 

َ
ىٰ يتَبََيَّنَ لهَُمۡ أ نفُسِهِمۡ حَتَّ

َ
تعالى في كتابه العزيز: ﴿سَنرُِيهِمۡ ءَايَتٰنَِا فيِ ٱلۡأٓفَاقِ وَفيِٓ أ

لَت: 53[. ﴾ ]سورة فُصِّ
ٱلحۡقَُّ

المُحْكَم،  نظامَه  فيه  يُجلِّي  تصويرًا  الوجودَ  هذا  الكريم  القرآن  ر  يُصوِّ
مظاهر  من  فيجعل  الخلق،  في  الساريةِ  الإلهية  الحكمة  أسرار  عن  ويكشف 
وبديعِ  قدرته،  كمال  على  شاهدةً  ودلائلَ  الصانع،  بوجود  ناطقةً  آياتٍ  الطبيعة 
الكائنات  ذرات  أدقُّ  بل  والجبال،  والأنهار  فالغابات  تدبيره.  وإحكامِ  صنعه، 
التي  حكمته  عن  الحال  بلسان  وتنطق  الخالق،  بوحدانية  تشهد  كلُّها  الحيَّة، 

ر الإنسان بمقام العبودية ومسؤولية الاستخلاف. لا تُدرَك أطرافها، وتذكِّ

العالم  في  النظر  إعادة  إلى  القارئ  دعوةُ  التأليف  هذا  من  المقصود  إنّ 
إيمانيٍّ  منظورٍ  من  وذلك  واستغلال،  غفلةٍ  لا نظرَ  رٍ،  وتفكُّ اعتبارٍ  نظرَ  الطبيعي 
الباصرة  عينه  عن   غاب  ما البصيرة  بعين  ليُدركَ  بالوحي،  الإنسان  وصل  يُعيد 
تضبط  أخلاقيةٌ  منظومةٌ  تتأسس  الاعتبار  وبهذا  والمعاني.  الدلالات  من 



10

الإلهي  التكريم  مقصودَ  توافق  التي  الأفعال  بين  ق  وتفرِّ بالبيئة،  الإنسان  علاقة 
للموجودات، وتلك التي تناقضه وتفسد نظامه. فغاية هذا المنهج ليست مجرّدَ 
هي  التي  الإحسان  مرتبة  بلوغِ  بل  معتبرةً،  كانت  وإن  المادية،  المنافع  تحصيلِ 
برحمةٍ  كلَّه  الخلق  يُعامل  أن  صاحبها  من  يُطلب  إذ  الشريعة،  مقاصد  ذروة 
 في الأرض تسخيرَ أمانةٍ لا استباحة، فيكون سلوكه البيئي  ر ما وعدلٍ، وأن يُسخِّ
تعبيرًا عن وعيٍ روحيٍّ عميقٍ يربط بين إصلاح الأرض وإصلاح النفس، ويقيم 
التوازن بين حاجات الإنسان ورعاية سنن الله في الكون، تحقيقًا للعمران القائم 

على العدل، والرحمة، والتكامل بين الإنسان والطبيعة.

إلى  سبيلٍ  مبدأَ  الكتاب  هذا  يكون  أن  نرجو  الرؤية،  هذه  نقدم  إذن  ونحن 
النفوس  في  ليبعث  الوحي  من  طاقته  الإيمان  استمداد  كيفيّة  في  أعمق  تأمّلٍ 
ر فيها الطبيعة  وعيًا جديدًا بالعالم، فيُلهمَ الإنسان بناءَ حضارةٍ أكثرَ استدامة، يُقدِّ
وسائر المخلوقات لذواتها لا لمنافعها، ويعاملِها بما يليق بها من تكريمٍ ورعايةٍ، 

بوصفها تجلّيًا لأسماء الخالق وآيةً من آيات حكمته سبحانه.

الدكتور جونزالو كاسترو دي لا ماتا
المدير التنفيذي لمركز »إرثنا«

ربى حناوي
رئيس القسم التقني في »إرثنا«



زهرة التوليب،
 زهرة واحدة تتفتح على ساق واحدة،
فترمز إلى التوحيد - وحدانية الله.

شكلها المستقيم يشبه كلمة الله بالخط العربي، 
وهي دلالة الطبيعة على الوجود الإلهي.





13

المقدمة

إلى  أذنٍ  بغير  الإصغاء  فنُّ  جوهره،  في  السيميائيات،  أو  العلامات  علمَ  إنّ 
 يُقال في صمت الأشياء. وهو، في تعريفه  خطابٍ لا لسان له، وسعيٌ إلى فهم ما
التاريخي  اشتغاله  أنّ  غير  ودلالاتها،  العلامات  بدراسة  يُعنى  علمٌ  الأكاديمي، 
الكتاب،  هذا  أمّا  وثقافته.  بفعله  الإنسان  يصوغها  التي  العلامات  على  اقتصر 
فيروم تجاوزَ ذلك الإطار الضيّق، متبنّيًا منظورًا أوسع يجعل من العلامات الإلهيّة 
الفكر  في  راسخٍ  كُلّيٍّ  أصلٍ  من  انطلاقًا  والتأمّل،  للدراسة  موضوعًا  الطبيعة  في 
الإسلامي، وهو أنّ كلَّ موجودٍ شاهدٌ على موجده، وكلَّ أثرٍ دليلٌ على مؤثّره.

بل  صامتٍ،  مادّيٍّ  مشهدٍ  مجرّد  ليست  المنظور،  هذا  ضوء  في  فالطبيعة، 
كتابٌ إلهيٌّ منشور، كتبه الله بحروف الخلق، وسطور الوجود، وصاغه بلغةٍ دالّةٍ 
على حكمته وجماله. وكلُّ كائنٍ فيها آيةٌ منطوقة بغير كلام، يجتمع فيه النفع مع 

الدلالة، والمنفعة مع المعنى، في نسقٍ بديعٍ من التوازن والجمال.

الطبيعة،  ا في قراءة  يُنشئ منهجًا دلاليًّ الكتاب يطمح أن  ثَمّ، فإنّ هذا  ومن 
يُنزِلها منزلةَ الخطاب الإلهيِّ المفتوح، الذي لا تُدرَك معانيه بآلةِ العقل المجرد 
فحسب، بل ببصيرةٍ مؤمنةٍ مستضيئةٍ بأنوار التأمل، فليس الكون عند هذه الرؤية 
صفحات  في  منثورٌ  ربّانيٌّ  نصٌّ  هو  بل  والتجربة،  للملاحظة  موضوعٍ  مجرّدَ 
الوجود، تتجلى فيه آيات القدرة، وتتوالى أنفاس الحكمة، وتتكشف فيه أسرار 

العناية الإلهية لمن ألقى السمع وهو شهيد.



14

وهذه النظرة، وإن كانت في ظاهرها بدهيةً مألوفة، فإنّ في باطنها من القوّة 
الاستغلال  مقام  من  تنقله  إذ  بالعالم،  الإنسانيّ  الوعي  وجه   يُبدّل  ما التحويليّة 
إلى  المصلحة  عبث  ومن  التقديس،  إلى  التشييء  ومن  الاستبصار،  مقام  إلى 
الربّانيّ،  ميزانها  وللطبيعة  الإلهيّ،  نظامه  للعالم  تعيد  رؤية  فهي  الأمانة.  أدب 
وللإنسان مسؤوليته في عمارة الأرض بإحسانٍ ورعايةٍ وتعظيمٍ لآيات الخلق.

إلهيّةٌ  خطبةٌ  بل  صامتًا،  جمادًا  ليست  المنهج-  هذا  ضوء  -في  فالطبيعة 
ناطقةٌ بلسان الحال، تُتلى آياتها بغير حروف، ويُفهم معناها بالبصيرة لا بالبصر. 
وإنّ دلائل الطبيعة هي سبيلُ العارفين إلى شهود ربّهم في مظاهر صنعه، وسماع 
تنطق  الأنهار، حيث  الرياح، وحفيف الأشجار، وجريان  أنين  التوحيد في  نداء 

الخليقة بأسرار الخالق، وتُسبّح الأشياء بحمده وإن لم نفقه تسبيحها.

يسَعُ  ا: هل  الحال، سؤالًًا جوهريًّ يثير، بطبيعة  النظر  التحوّل في زاوية  هذا 
ذات  أخلاقيةً  علاقةً  الطبيعة  مع  يُقيمَ  أن  أرضه،  في  خليفة الله  وهو  الإنسانَ، 
معنى، من غير أن يُقصيَ المنهجَ العلميَّ أو يُفرّط في معطياته؟ وجوابي القاطع: 
نعم، بل ذلك هو مقتضى الاستخلاف الحقّ، إذ يمكن تأسيسُ منظورٍ أخلاقيٍّ 
راسخٍ على مبدأ الإحسان، من خلال مقاربةٍ متعددةِ المراتب تجمع بين النظرة 
العلمية  والنظرة  والعِبَر،  بالآيات  زاخرًا  ا  إلهيًّ خطابًا  بوصفها  للطبيعة،  الدلالية 

بات، وتستكشف سنن الله في خلقه. التي تبحث في الأسباب والمسبَّ

الواقع  في  تطبيقه  يُمكن  وكيف  المسلك؟  هذا  نسلك  أن  ينبغي  لمَِ  ولكن 
المعيش؟

يمضي  بل  السؤال،  بإثارة  لا يكتفي  فهو  الكتاب؛  هذا  له   يتصدّى  ما ذلك 
بالقارئ في رحلةٍ فكريةٍ ومنهجيةٍ تُعيد تشكيلَ وعيه بالعالم الطبيعي، وتستحثّه 
لها الإنسان. على أداء دوره في خدمته وحمايته، عبادةً لله وقيامًا بالأمانة التي حُمِّ



15

الفتوة،  أخلاق  كتاب  في  لي  بحثٍ  من   سبق  ما على  الكتاب  هذا  يتأسّس 
تلك التي تدعو إلى إقامة علائق الإيثار والإحسان بين الإنسان وسائر الكائنات 
التي أبدعها الباري جلّ شأنه، من بشرٍ ونباتٍ وحيوان. وهذه الرؤية إنما تصدر 
في  قاطبةً  المخلوقات  تجمع  التي  الكونية  الأخوّة  مبدأ  هو  راسخ،  أصلٍ  عن 
ببني الإنسان، عبّر عنها الحكماء  آدمية مخصوصة  رباط واحد، وتوازيها أخوّة 

بمفهوم الآدمية.)))
وهاتان الأخوّتان، الكونية والآدمية، تؤلفان معًا الأساسَ الأخلاقيَّ لمقام 
الخلافة على الطبيعة، إذ الإنسان خليفةٌ لا بالسلطان والاستعلاء، بل بالمعرفة 
كلماتٌ  نحن  للآيات؛  رون  ومفسِّ آياتٌ  واحدٍ  آنٍ  في  فنحن  والتأويل.  والرعاية 
في كتاب الطبيعة الإلهي، كما نحن قرّاؤه المتدبّرون. وارتباطنا بسائر الكائنات 
ارتباطُ الكلمة بأخواتها في النصّ المتآلف: كلّ موجودٍ يحمل دلالةً مخصوصة، 
غير أن المعنى التامّ لا يكتمل إلا باجتماع الجميع في نَصٍّ واحدٍ منتظمٍ بإرادة 

الخالق سبحانه وتعالى.
المراتب  نظرية  في  عملي  من   سلفَ  ما على  كذلك  الكتاب  هذا  يرتكز 
حصر  تأبى  متداخلة،  طبقاتٍ  ذات  كونيةً  رؤيةً  بوصفها   (((،)Multiplexity(
الوجود في منظورٍ أحاديٍّ أو اختزاليٍّ مبتور. فالرؤية الأحادية تنظر إلى الطبيعة 
على  معها  وتتعامل  صمّاء،  مادةٍ  مجردَ  فتراها  باطنها،  عن  بصرُه  قَصُر  من  نظرَ 
سطحيةٍ،  سببيةٍ  عللٍ  في  فيها  البحث  فتحصر  تُعتبر،  لا آيةٌ  يُستثمر  موردٌ  أنها 

لا تُبصر وراءها حكمةً ولا غاية.

.»Ādamiyyah: I am Therefore I have Rights« انظر كتابنا 	(((
Recep Şentürk. Ādamiyyah: I am Therefore I have Rights (Usul Academy Press, 2025).

 Recep Şentürk, «Multiplexity: A New Key to لمزيد من التفصيل حول هذا المصطلح انظر 	(((
 the Structure of Islamic Sciences,» International Journal of the Asian Philosophical

.Association 16, no. 1 (2023): 23-40



16

 »مراتب العلوم«، فتنظر إلى الكون  أما الرؤية التعددية المعرفية المسمّاة بـ
بعينٍ أوسع مدى، تُبصرُ المادةَ في امتدادها إلى المعنى، والظاهرةَ في اتّصالها 
وبذلك  والمعنوي،  الغيبي  الأفق  إلى  الحسّي  العالم  تتجاوز  فهي  بالغاية. 
تُحدث انقلابًا في طرائق فهمنا للطبيعة، وفي وجه علاقتنا بها، لتغدو علاقةَ تأنٍّ 
بيئية جديدة  تتولّد أخلاقيات  المنظور  وإفساد. ومن هذا  وإحسانٍ لا استهلاكٍ 
قوامها الإحسان والرعاية، وتنبثق عنها رؤية بديلة للاستدامة تُقيم التوازن بين 
التي  والخليقة  الإنسان  وبين  والمعنى،  المنفعة  وبين  وباطنه،  الوجود  ظاهر 

ائتمنه الله عليها.

وليس هذا الكتاب وليدَ لحظةٍ عابرة، بل يمتد عبر محطات زمنية وجغرافية 
متعددة، من تركيا إلى ألمانيا فقطر. وقد بدأ اهتمامي الجاد بالطبيعة والبيئة بطلبٍ 
من أستاذي الراحل شريف ماردين )توفي 2017(، الذي دعاني للمشاركة بورقة 
دخول  مع  الطبيعة  إلى  المسلمين  نظرة  ل  تحوُّ تناولت  عمل  ورشة  في  بحثية 
ل من  العلوم الحديثة إلى العالم الإسلامي. وقد شجعني على تناول هذا التحوُّ
الشهير  وكتابه   1780م/1195هـ(  )ت. الأرضرومي  إبراهيم حقي  أعمال  خلال 
والعقيدة  الطبيعة  بين  العلاقة  لفهم  ا  غنيًّ ا  فكريًّ منطلقًا  مثَّل  الذي  نامه«  »معرفت 

 قبل الحداثي. في التراث الإسلامي ما

العالمية  التفاعلات  بتزايد  اتَّسَمت  انتقالية  مرحلة  في  حقي  إبراهيم  عاش 
الاستقرائي  المنهجَ  أن  بوضوح  لي  تبيَّن  بحثي،  العلمي. ومن خلال  الفكر  في 
جزءًا  كان  بل  الإسلامي،  العلمي  التقليد  على  طارئًا  أمرًا  لم يكن  التجريبيَّ 
إبراهيم حقي-  المسلمون -ومنهم  العلماء  يكن  فلم  المعرفية.  بنيته  من  أصيلًًا 
ينسجم  تفاعلًًا  معها  يتفاعلون  كانوا  بل  غريبًا،  وافدًا  بوصفها  المناهج  يتلقون 
ر في الفكر   »مراتب الأصول« والمتجذِّ مع المنهج المتعدد المراتب المسمّى بـ
الفيزيائية  أبعادها  على  مقتصرة  الطبيعية  الظواهر  دراسة  تكن  ولم  الإسلامي. 



17

أو التجريبية عند علماء المسلمين، بل كانت مندمجةً دومًا مع معانيها الدلالية 
الذين  الغربيين  العلماء  من  معاصريهم  إنهم -بخلاف  ثم  دالَّة على الله.  كآيات 
منظور  المعنوية- حافظوا على  والدلالات  الطبيعية  العلوم  بين   فصلوا  ما غالبًا 
لفهم  والسعي  الكونية،  القوانين  التجريبي عن  البحث  أن  يرى  د،  موحَّ شمولي 
وروحية  عقلية  لرحلة  متكاملان  وجهان  الخليقة:  في  الكامن  الإلهي  المعنى 
دوائرَ  إلى  وتقسيمَها  المعرفة  تفتيتَ  الإسلامي  التصور  رفض  لقد  واحدة. 
دَ أن الاستقراءَ التجريبيَّ والبحثَ عن المعنى يتلاقيان ضمن إطار  معزولةٍ، وأكَّ

هه الغاية. د، تُضيئه العقيدة وتُوجِّ فكري موحَّ

لإلقاء  دعوة  ألمانيا  في  أوسنابروك  جامعة  إليَّ  وجهت   ،2010 عام  في 
النورسي  سعيد  أعمال  إلى  فيها  استندتُ  الطبيعة«،  »دلائل  بعنوان  محاضرة 
 1960( وإبراهيم حقي. وقد نُشرت هذه المحاضرة لاحقًا ضمن فصل في  )ت.
النورسي للطبيعة والعلم  ألمانيا. وجاءت دراستي لرؤية سعيد  كتاب صدر في 
العلم والتجربة  لم يروا في  المسلمين  العلماء  إن  إليه سابقًا:   توصلت  ما لتُعزِّز 
للطبيعة  العلمية  الدراسة  أن  رأوا  بل  الإيمان،  مع  تعارضًا  أو  للمعنى  تهديدًا 
معرفية  رؤية  ضمن  يتكاملان  المسارين  كلا  وأن  لها،  الدلالية  الدراسة  تُكمل 

دة لا تعرف الانقسام بين »العقل« و»الوحي«. موحَّ

وبعد انتقالي إلى قطر وتعييني عميدًا لكلية الدراسات الإسلامية في جامعة 
في   )Earthna( »إرثنا«  قمة  في  للمشاركة  دعوة  إليَّ  هت  وُجِّ خليفة،  حمد بن 
آنذاك حوارًا مهمًا مع  الطبيعة  أثارت مداخلتي عن سيميائيات  2022. وقد  عام 
اللذين  إرثنا،  مؤسسة  من  حنَّاوي،  وربى  لا ماتا،  دي  كاسترو  غونزالو  من  كل 
لهما  ممتنٌّ  وأنا  متكامل.  كتاب  في  وتوسيعها  الرؤية  هذه  تطوير  على  حفزاني 
أشدَّ الامتنان على دعمهما، وتشجيعهما الواعي، ومتابعتهما المستمرة لمراحل 

هذا المشروع.



18

لا بوصفها  الطبيعة،  مفهوم  صياغة  يعيد  أن  العمل  هذا  من  الغرض  كان 
ناطقة  وعلاماتٍ  آياتٍ  من  نًا  مكوَّ كتابًا  بل  للسيطرة،  موضوعًا  أو  جمادًا صامتًا 
ومن  الطبيعة.  كتاب  باسم  الإسلامي  التراث  في  ر   تقرَّ ما نحو  على  بالحكمة، 
للبيئة  جديدٍ  أخلاقيٍّ  إطارٍ  تشييد  إلى  الكتاب  يسعى  المنظور،  هذا  خلال 
المفهوم  أصالة  بين  يجمع  الذي  د  المتجدِّ الفهم  هذا  من  مستمدٍّ  والاستدامة، 

ومجابهة التحديات المعاصرة.

الحكمة  ينابيع  من  مادته  العمل  هذا  يستمدّ  المقصد،  هذا  من  وانطلاقًا 
ل«؛  المؤصَّ »التجديد  بمبدأ  السواء، مستضيئًا  والغرب على  الشرق  في  القديمة 
قامت  التي  الجذرية  والمعرفة  التأسيسية  بالقيم  الصلة  إحياء  يروم  منهجٌ  وهو 
المعاصر، ضمن  واقعنا  في  تفعيلها  إلى  السعي  مع  الإسلامية،  الحضارة  عليها 
الحقيقة لا تنحصر في نسقٍ واحدٍ  بأن  تُؤمن  التخصّص والأديان،  رؤيةٍ تعدديةِ 

من الفكر، بل تتجلّى في تآلف العقول والقلوب.

الإنسان  أنّ  غير  للإنسان،  مفتوحٌ  إلهيٌّ  كتابٌ  جوهرها،  في  فالطبيعة، 
متأمّلةٍ  بعينٍ  يقرؤونه  أسلافه  كان  كما  قراءته  على  القدرة  فَقَدَ  قد  المعاصر 
وبصيرةٍ نافذة؛ٍ وهذه الحالة يمكن تسميتها »الأمية البيئية العالمية«، إذ هي تعبير 
عن انقطاع الإرث الكونيّ المتعلّق بقراءة العالم وفهمه كآيةٍ من آيات الله. ومن 
الكونيّ  الوعي  وإحياء  الإرث،  ذلك  استعادة  إلى  يسعى  الكتاب  هذا  فإن  هنا، 
بالخلق، ليكون درعًا في وجه الأزمة البيئية الداهمة التي تُظلّل مستقبل الإنسانية 
بعين  قراءته  د  لم تُجدَّ إن  والعالَم  الإنسان  بين  العروة  بانفصام  وتنذر  جمعاء، 

القلب والعقل معًا أو بالبصر والبصيرة.

إلى  أيضًا  يُشير  بل  فحسب،  بيئية  أزمةً  لا يُمثِّل  اليوم  الأنواع  انقراضَ  إن 
لا يزال  ذلك،  ومع  الطبيعة.  كتاب  في  المنقوشة  آيات الله  في حضور  انحسارٍ 



19

بعلاماتها  مجددًا  والاتصال  الطبيعة،  قراءة  فنِّ  إحياء  خلال  فمن  أمل.  هناك 
الأرض  في  خليفة  بوصفها  الحقيقي  دورها  تستعيد  أن  للبشرية  يمكن  الإلهية، 
وحارسًا للخلق. ومن هنا فإن هذا الكتاب يهدف إلى إيقاظ وعي جديد بالغاية 
الطبيعة،  والمسؤولية، من خلال تقديم طريق نستطيع عبره صون آيات الله في 
هذا  طريق  وعن  المكرّم.  الخلق  هذا  من  ا  حيًّ جزءًا  بوصفنا  مستقبلنا،  وحماية 
واستدامة، لأجل  وتوازنًا  تناغمًا  أكثر  عالم  نحو  معًا  نسعى  أن  يمكننا  الإحياء، 

أجيال اليوم والغد.





21

شكر وتقدير

مركز  من  الكريم  والدعم  الدعوة  لولا  النور  يرى  أن  الكتاب  لهذا  كان  ما 
»إرثنا« من أجل مستقبل مستدام، أحد كيانات مؤسسة قطر. أتقدم بجزيل الشكر 
حنَّاوي،  وربى  لـ»إرثنا«،  التنفيذي  المدير  لا ماتا،  دي  كاسترو  غونزالو  إلى 
الطبيعة،  دلالات  في  بأعمالي  العميق  اهتمامهما  على  فيه،  التقنية  المسؤولة 

وعلى مبادرتهما بدعوتي لتطوير هذا المشروع وتحويله إلى كتاب.

كما أتوجه بشكر خاص إلى كلٍّ من محمد حمور، وإبراهيم زين، ومحمد 
بيكا،  ورزارت  ياماموتو،  وناوكي  رايان،  مواد  وإدوارد  لََّحام،  وكريم  غالي، 
التي  المستديرة  الندوة  في  صدر  رحابة  بكل  شاركوا  الذين  فو،  دو  وغييّوم 
ملاحظاتهم  كانت  لقد  الكتاب.  من  الأولى  المسودة  لمراجعة  »إرثنا«  نظمتها 

الدقيقة ومداخلاتهم الثاقبة ذات أثر بالغ في صقل النص وتجويده.

وسيدا  صنوبر  أحمد  من  لكل  امتناني  خالص  عن  أعرب  أن  يفوتني  ولا 
في  القيِّمة  مساهماتهم  على  السند،  الرحمن  وعبد  سادات،  وباكيزة  أوزالكان، 
أتوجه  أن  أود  ذلك،  إلى  بالإضافة  ا.  وأكاديميًّ ا  لغويًّ الكتاب  ومراجعة  تحرير 
والسيد  والتحرير،  النشر  مديرة  الكواري،  مطر  منى  الدكتورة  إلى  بالشكر 
سيباستيان بي. توربو، مدير المناصرة والتواصل في مركز إرثنا، على توجيههما 
اللذين كانا عنصرين أساسيين في الإشراف على  المستمر وتنسيقهما الدؤوب 

عملية النشر.



22

مواتِ والأرضِين  »إنَّ اللَّه وملائكَِتهَُ وأهَْلَ السَّ
 حتَّى النَّمْلَةَ في جُحْرهَِا وَحَتَّى الحُوتَ
مِ النَّاسِ الخَيْر«. لُّونَ عَلى مُعلِّ

َ
لَيُص

حديث نبوي

)سنن الترمذي 2280(



23

مدخل

﴾ نَّهُ ٱلحۡقَُّ
َ
ىٰ يتَبََيَّنَ لهَُمۡ أ نفُسِهِمۡ حَتَّ

َ
.﴿سَنرُِيهِمۡ ءَايَتٰنَِا فيِ ٱلۡأٓفَاقِ وَفيِٓ أ

لَت: 53[. ]سورة فُصِّ

كلُّ موجودٍ في هذا الكون ناطقٌ بلسان حاله عن صانعه، فليس في الوجود 
ذرّةٌ إلّّا وهي دالّةٌ على موجِدها، شاهدةٌ على حكمته، ناطقةٌ بربوبيّته. فالطبيعةُ 
جملةٌ من الشهادات القائمة على وجود الخالق سبحانه، وكلُّ جزءٍ منها آيةٌ في 
الكبرى  الآيةُ  فهو  الخليقة  مجموع  أمّا  للأنظار،  المفتوح  الإلهيّ  الكتاب  ذلك 

 الله وعظمته أتمَّ تجلٍّ وأوضحَ ظهورٍ. التي تتجلّى فيها قدرةُ

فالأولى  ودلاليّة.  نفعيةٌ  وظيفتان:  وله  إلا  العالم  هذا  في  كائنٍ  من  وما 
المعنى  يُدرك  بها  والثانية  مصالحه،  وتقوم  معاشه  في  الإنسان  احتياجُ  يُسدّ  بها 
الإلهيَّ المودَع في الوجود. فالكائنات ليست أدواتٍ عمياء، بل رموزٌ تشير إلى 
ناطقٌ  منها  كلٌّ  التكوين،  كتاب  في  الألفاظ  مقامَ  قائمةٌ  وأعيانٌ  العليا،  المعاني 

بحقيقةٍ من حقائق الخلق، ومعبّرٌ عن وجهٍ من وجوه الكمال الإلهيّ.

الدلالةَ  وأغفلَ  النفعية،  الجهة  على  نظرَه  قَصَرَ  إذ  الحديث،  العلم  أنّ  غير 
والمعنى. فصار  الروح  من  مادّيٍّ مجرّدٍ  إلى مخبرٍ  الطبيعةَ  ل  فقد حوَّ المعنوية، 
هي  حيثُ  لا من  ميكانيكية،  سببية  علاقات  هي  حيثُ  من  الأشياء  إلى  ينظر 
الظاهر  يربط  علمٌ  -وهو  الطبيعة  دلائل  علم  أمّا  الأولى.  العلّة  إلى  إشاراتٌ 
المعنى،  آفاق  إلى  الحسّ  حدود  يتجاوز  فإنّه  بالخالق-  والمخلوق  بالباطن، 



24

محكمٍ  نظامٍ  في  الوجود  مراتب  بين  ويربط  الغائية،  عللَها  الأشياء  في  فيلتمس 
يدلّ على الوحدانية والحكمة.

الخطر،  مبلغ  بلغت  قد  اليوم  عالمنا  تكتنف  التي  البيئية  الأزمة  كانت  وإذا 
فإنّ منشأها ليس في فساد الموارد، بل في فساد التصوّر؛ لأنّ الإنسان حين فقد 
ا  مستبدًّ فاستحال  المعظّم،  معناها  عن  انقطع  للطبيعة،  الدلالية  للوظيفة  إدراكه 
إنّما هو  وانقراضٍ  واستنزافٍ  تلوّثٍ  الناس من  يراه  وما  عليها.  بها لا مستخلَفًا 
علاجُ  يُجدي  ولن  والكون،  الإنسان  بين  العلاقة  بنية  في  كامنةٍ  عِلّةٍ  أعراضُ 

الأعراض دون النفاذ إلى الجذور.

بمراقبة  كّري  السُّ : كما لا يُرجى شفاءُ مريض  طبّيٍّ بمثالٍ  الصورة  ب  ولنقرِّ
نظام  في  العميق  الخلل  معالجة  بل لا بُدّ من  الدم فحسب،  في  السكر  مستوى 
النظر   لم يُعاد  ما البيئة  لأدواءِ  ناجعٍ  علاجٍ  إلى  لا يُتوصّل  كذلك  الجسد، 
الفهمُ،  بالهيمنة  فيُستبدل  والطبيعة،  الإنسان  بين  للعلاقة  الكلّيّ  النظام  في 

وبالاستهلاك الرعاية، وبالمنفعة المحضة الإحسانُ الشاملُ.

الطبيعة  وتستعيد  وباطنه،  الوجود  ظاهر  بين  الاتّساق  يُعاد  وحده  فبذلك 
ا تتلى آياتُه بالعقل والبصيرة معًا. مقامها الأول: كتابًا إلهيًّ

ويقتضي هذا النهج الكليّ أن يُعاد النظر في البُنى الإيكولوجية والاجتماعية 
والسياسية والاقتصادية والأخلاقية التي تتشابك خيوطها لتصنع صورة الانهيار 
د على وجه الدقّة  البيئيّ الراهن. فإنّ طرائقنا في تصوّر المشكلات هي التي تُحدِّ
مسحًا  فنمسحها  الأعراض  عند سطح  نقف  أن  فإمّا  نرتئيها؛  التي  الحلول  نوع 
مؤقّتًا، وإمّا أن نغوص إلى أعماق الجذور فنُعالجِ العِلّة في أصلها، حيث تسكن 

الأسباب المنهجيّة والبنيويّة التي أفرزت الأزمة.

ويذهب هذا الكتاب إلى أنّ الأزمة البيئية ليست في جوهرها أزمة مواردٍ أو 



25

تقنياتٍ، بل أزمةٌ روحيةٌ وأخلاقية، منشؤها اغترابُ الإنسان عن خالقه، وابتعادُه 
عن مقام العبوديّة الذي به يتحقّق اتّزانُه في الوجود. فالفكر المادّي الاستهلاكيّ 
الاغتراب  لذلك  فكريةٌ  صورةٌ  هو  إنّما  والهيمنة  الاستغلال  على  ينهض  الذي 
الكامن  الإلهيّ  المعنى  الرؤيةُ عن  حُجِبَت  لما  إذ  وربّه،  الإنسان  بين  الوجوديّ 
في الكون، انقطع الوجدان عن جذره، فصار الإنسان يتصرّف في العالم تصرّف 

المالك لا الائتمان، والمنتفع لا الراعِي.

ومن ثمّ تولّدت عن هذا الانفصال لامبالاةٌ بشريةٌ واستهتارٌ أخلاقيّ أورثا 
الأرضَ فسادًا بعد صلاحٍ، وخلّفا في البرّ والبحر آثارَ الخراب. وقد صوّر القرآن 

الكريم هذا الواقع تصويرًا بليغًا إذ قال تعالى:

يدِۡي ٱلنَّاسِ﴾ ]سورة الروم: 41[
َ
﴿ظَهَرَ ٱلفَۡسَادُ فيِ ٱلبۡرَِّ وَٱلبَۡحۡرِ بمَِا كَسَبَتۡ أ

وهو تصريحٌ بأنّ الفساد في عالم الطبيعة انعكاسٌ لفسادٍ في عالم الإنسان؛ 
فحين اختلّ ميزانُ القلب والعقل، اختلّ ميزانُ الوجود بأسره، وما عودةُ التوازن 
يقرأ  من  نظرَ  الكون  إلى  النظر  واستئنافه  ربّه،  إلى  الإنسان  بعودة  إلا  البيئة  إلى 

آياته لا من يستهلك مادّته.

لقد نتَجَ هذا الانفصال الوجوديّ، المقرونُ بفهمٍ مُجزَّأ للكونِ ومُنبتٍّ عن 
نشوءِ  عن  الأرض،  عمارة  في  الإنسان  لمسؤوليّة  إهمالٍ  وعن  الكليّة،  أصوله 
الكلِّ  بمعزلٍ عن  الطبيعةَ  ترى  التوحيديّ؛ رؤيةٍ  مبتورةٍ عن سياقها  للعالم  رؤيةٍ 
لا العضوِ  المنفصل  الجزء  تعاملَ  معها  وتتعامل  إليه،  تنتمي  الذي  المنتظم 

المتناسق في الجسد الكونيّ.

ومن خلال هذه العدسة الملتبسة، تفقدُ الطبيعةُ معناها وغايَتَها التي أناطها 
للمنفعة، لا مظهرًا من مظاهر  فتُختزل في كونها موضوعًا  الخالقُ سبحانه،  بها 
الحكمة الإلهيّة. وهكذا يتحوّل العالمُ إلى مستودعٍ للموارد لا محرابٍ للتفكّر، 



26

غ  تُفرَّ وبذلك  والاستهلاك.  الإنتاج  معتركِ  في  أدواتٍ  مجرّدَ  الكائناتُ  وتغدو 
الطبيعة من روحها، ويستباح احترامها ، فيتنافس عليها الناسُ تنافسَ الطامعين 
لا تنافُسَ العارفين، ويحوّلونها إلى سلعةٍ تُستعمَر وتُستهلَك في سياقاتٍ تُغذّي 
في  والتأمل  الجمال،  لإدراك  ميدانًا  كانت  أن  بعد  والسيطرة،  الهيمنةِ  نزعةَ 

الحكمة، والشهود على الخالق جلّ جلاله.
للأزمة  الطريق  د  مهَّ والذي  الطبيعة،  إلى  الإنسان  نظرة  في  ل  التحوُّ وهذا 
والعلمية  الفلسفية  لات  التحوُّ إلى  جذوره  في  يرجع  اليوم،  نعيشها  التي  البيئية 
التي رافقت عصر النهضة والثورة العلمية. فقد كانت جميع الأديان والحضارات 
-قبل هذه المرحلة- تنظر إلى الطبيعةِ بوصفها عالَمًا مشحونًا بالدلالة الإلهية، 
قة لله تعالى. وكان يُنظر إلى الإنسان بوصفه  وعالمًا معظّما يعكس القدرةَ الخلَّاَّ

فًا بحفظ النظام وتحقيق التوازن في الكون. خليفةً في الأرض، مُكلَّ
ر الإنسان لذاته وعلاقته  ا في تصوُّ لًًا جذريًّ غير أن عصر النهضة أحدث تحوُّ
ديكارت   1626م( ورينيه  بيكون )ت. فرنسيس  مثل  رون  مفكِّ برز  فقد  بالطبيعة. 
جوا لرؤيةٍ ميكانيكيةٍ للكون، تختزل الطبيعةَ إلى مادةٍ جامدةٍ   1650م( ليُروِّ )ت.
خاليةٍ من المعنى فارغة من أي دلالة إلهية. ووفقًا لهذا النموذج الفكري الناشئ، 
ا معظّما، بل أصبحت بمثابة آلةٍ مكونةٍ من أجزاءٍ يمكن  لم تُعَد الطبيعة كيانًا حيًّ

مُ فيها والتلاعبُ بها بواسطة العقل البشري. تحليلُها والتحكُّ
على  »إن  قال:  حين  الفكرية  المرحلة  هذه  روح  عن  ديكارت  ر  عبَّ وقد 
الإنسان أن يسعى ليصبح سيدًا ومُمتلكًا للطبيعة«؛ وهي عبارةٌ تختزلُ الطموحَ 

الفلسفي والعلميّ لذلك العصر))).

(1)	 René Descartes, A Discourse on the Method of Correctly Conducting One’s Reason 

and Seeking Truth in the Sciences, trans. Ian Maclean (Oxford: Oxford University 

Press, 2006), 51.



27

هذا  عشر  والسابع  عشر  السادس  القرنين  في  العلمية  الثورةُ  خت  رسَّ وقد 
المنهجَ الجديد في النظر إلى الطبيعة. إذ أُضفيت على المنهج التجريبي قداسةٌ 
وتزامن  الطبيعي،  العالم  لفهمِ  الأقوم  والطريق  الأمثل  السبيل  بوصفه  معرفية، 
بارزون،  وعلماء  رون  مفكِّ ساهم  وقد  الحديثة.  الفيزياء  مبادئ  بروز  مع  ذلك 
ويوهانس   1727م(،  )ت. نيوتن  وإسحاق   1642م(،  )ت. غاليلي  غاليليو  مثل 
لٍ جذريٍّ في الفهم السائد للعالم الطبيعي.  1630م(، في إحداثِ تحوُّ كبلر )ت.
ا، فجعلوه  ا ميكانيكيًّ لقد ذهب أولئك العلماء إلى تصوير الكون تصويرًا آليًّ
تُسيّرها قوانينُ رياضيّةٌ صارمةٌ يمكن  الساعة ودقّتها،  بإحكام  آلةً ضخمةً تعمل 
رصدُها، وحسابُها، والتنبّؤُ بمسارها. وبهذا أُقصيت الغايةُ عن الطبيعة، وتُركت 
حركةُ الوجود خاليًا من المعنى الروحيّ والمقصد الإلهيّ، حتى غدت الطبيعة 
الحكمة ولا  فيه صوتُ  نظامًا سببيًّا محضًا، لا يسمع  الجديد  النموذج  في هذا 

تُرى فيه يدُ العناية.
التقدّم  بمجرد  لا تتحقّق  البيئيّة  الأزمة  مواجهةَ  فإنّ  الأساس،  هذا  وعلى 
التكنولوجيّ أو التحوّل إلى اقتصادٍ أخضرٍ يُقلّل من حجم الأخطار فحسب، بل 
ا في الرؤية الكونيّة ذاتها: في وعي الإنسان بوجوده، ومعنى  تستلزم تحوّلًًا جذريًّ
بل  الوسائل،  في  ليست  فالمشكلةُ  به.  تحيط  التي  بالموجودات  حياته، وصلته 
الانفصالُ   أفسده  ما التقانةُ  إذ لا يُصلح  الوسائل؛  تلك  يُسيّر  الذي  المنظور  في 

بين الروح والطبيعة.
ومن هنا تبرز الحاجةُ الملحّة إلى استعادة الفهم الكلّيّ للطبيعة؛ فَهْمٍ يُدرِكها 
الدالّة عليه، ويُعيدُ إلى الإنسان  لا كموضوعٍ للاستغلال، بل كآيةٍ من آيات الله 
مقامَ الخلافة المسؤولة، لا بالتحكّم والهيمنة، بل بالتوقير والمحاسبة بين يدي 
الخالق جلّ جلاله، فيغدو سلوكُه في الأرض عبادةً، وتعامله مع الوجود أمانةً، 

وعلمهُ بالطبيعة طريقًا إلى معرفته بربّه.



28

تشييءُ الطبيعة: أزمة المعنى
على  أثَّر  عميق،  روحيٍّ  وانقطاعٍ  وجودي  اغتراب  من  تنبع  البيئية  الأزمة  إن 
رنا للطبيعة، وبالتالي على علاقتنا بها كما تقدم. لقد أدَّت هذه الرؤية الجديدة  تصوُّ
التي تختزل الإنسان والطبيعة إلى خصائصهما المادية، إلى نشوءِ سلوكياتٍ تتّسم 
بالإهمال والاستغلال والتدمير للعالم الطبيعي. وقد وصف عالم الاجتماع ماكس 
 ،)Entzauberung( »ر بـ»فرط العقلنة« أو »نزع القداسة  1920م( هذا التصوَّ فيبر )ت.
محلها  لتحلَّ  الكونية،  المنظومة  من  والمُلهِمة  الغيبية  القوى  أُقصيت  كيف  نًا  مبيِّ

رؤية تُخضِع العالم بأسره للحساب والتقنية. وقد كتب فيبر:

»لم تَعُد هناك قوى غامضةٌ لا يمكن حسابها تتدخل في سير الأمور، 
م بكل شيء عن طريق  بل يمكن للمرء، من حيث المبدأ، أن يتحكَّ
الإنسان  لم يَعُد  عنه.  نُزِع سحره  العالم  أن  يعني  الحساب. وهذا 
أو  السيطرة على الأرواح  السحرية من أجل  الوسائل  إلى  بحاجةٍ 
استرضائها، مثلما كان الحال مع الإنسان البدائي، الذي كان يعتقد 
تقوم  التقنية والحسابية  فالوسائل  الغيبية.  القوى  بوجود مثل هذه 
 تعنيه »العقلنة« قبل كل شيء... إن مصير  الآن بهذا الدور. وهذا ما
عصرنا يتَّسم بالعقلنة وفرطِ التفسير العقلي، وقبل أي شيء آخر، 
بـ»نزع السحر عن العالم«. إن القيمَ القصوى، الأسمى والأعلى، 
ف والتجربة  قد انسحبت من الحياة العامة، إما إلى مملكة التصوُّ
الباطنية، أو إلى علاقاتٍ إنسانيةٍ أخويةٍ مباشرةٍ وشخصية«))).

(1)	 Max Weber, From Max Weber: Essays in Sociology, trans. and ed. Hans H. Gerth 

and C. Wright Mills (Abingdon, Oxon: Routledge, 2001), 139, 155.



29

تعكسُ تعليقاتُ فيبر الرؤية الحديثة للطبيعة. فالعلمُ الحديث، المرتكزُ 
على المادية، ينظرُ إلى الطبيعة بوصفها نظامًا مغلقًا، تحكمه العلاقات السببية 
المعنى الروحي عن  وتضبطه قوانين الفيزياء. وقد أدَّت هذه النظرة إلى نزعِ 
ووفقًا  البشري.  للاستهلاك  قابلة  خام  ومواد  موارد  إلى  واختزالها  الطبيعة، 
إخضاعه  ينبغي  كيانًا  الطبيعة  أصبحت  القداسة،  المنزوعة  الرؤية  لهذه 
بل أصبحت  لة،  متأصِّ ذاتية  قيمة  للطبيعة  لم تَعُد  والسيطرة عليه واستغلاله. 
علاقتُنا  لت  تحوَّ لذلك،  ونتيجةً  الإنسان.  إلى  بالنسبة  النفعية  بقيمتها  تُقاس 
وقد  وتسخير.  هيمنة  علاقة  إلى  ورعاية  خلافة  علاقة  من  الطبيعي  بالعالم 
انسحبت المعاني العميقة والروابط الروحية التي كانت تحكم نظرة الإنسانُ 
كما  شخصية،  إنسانيةٍ  علاقاتٍ  إلى  أو  صوفية،  باطنية  عوالم  إلى  للطبيعة 
والانبهار،  التقديس  بعين  الطبيعة  إلى  ينظرون   زالوا  ما الذين  أما  فيبر.  أشار 
أو  »بدائيون«  أنهم  على  الحديث  العقلاني  السياق  هذا  في  فيُصنَّفون 
»متخلِّفون«. لقد حلَّ الاعتماد على الوسائل التقنية والحسابية محلَّ الحاجة 
وفقًا  الحديثة،  الفلسفة  وأصبحت  السيطرة،  أو  الفهم  من  آخر  نوعٍ  أي  إلى 
إلى  المعاني  وأرفع  القيم  أسمى  فيه  تراجعت  عصرٍ  عن  ر  تعبِّ فيبر،  لوصف 
خارج الحياة العامة. وفوق ذلك، يؤدي تسليعَ الطبيعة، أي معاملتَها بوصفها 
للموارد  النطاق  واسعِ  استنزافٍ  إلى  للسيطرة،  ويُخضَع  ويُباع  يُشترى  شيئًا 
هذه  تفاقمت  وقد  الإيكولوجية.  النُظم  في  وتدهورٍ  بيئي،  ث  وتلوُّ الطبيعية، 
م الربحَ  المشكلات البيئية بفعلِ الأنظمة الاقتصادية غير المستدامة، التي تُقدِّ
المدى  الطويلة  القصيرة الأجل على حساب الاستدامة  السريع والمكاسب 

والحفاظ على التوازن البيئي.

إن التدهور البيئي الذي نشهده اليوم لا يمكن اختزاله في كونه نتيجة مباشرة 
م التكنولوجي أو التصنيع؛ فهذه الظواهر ليست إلا أعراضًا لأزمةٍ أعمق:  للتقدُّ



30

ة الانفصال بين الإنسان وبقية عوالم الوجود.  أزمة المعنى الناشئة من اتساع هوَّ
وهذا الانفصال، كما يرى الفيلسوف المغربي طه عبد الرحمن، يتجاوز الضرر 
المادي أو البيئي فحسب، إذ يمتدُّ إلى انفصال روحيٍّ ووجودي، أفقد الإنسان 

الصلة بجوهر الطبيعة ومعناها العميق.

وقد لخَّص وائل حلاق رؤية طه عبد الرحمن في هذا السياق بقوله:

يقوم  الحديث  التمايز  عملية  ه  يوجِّ الذي  الإسلامي  المنهج  »إن 
أصله،  في  متَّصل«  »كائن  الإنسان  أن  مفادها  أساسية  على حقيقةٍ 
ا. وحتى إن حاول الإنسان الانفصال الجسدي  ا ومكانيًّ متَّصل زمانيًّ
ذاكرته،  فقل  شئتَ  إن  -أو  نفسه  فإن  معين،  زمنٍ  أو  مكانٍ  عن 
فالإنسان  السهولة.  بهذه  محوها  لا يمكن  خياله-  أو  فكره،  أو 
بطبيعته يتصل حتى بالعوالم التي تقع خارج الزمان والمكان، وهو 
ر، فإن هذا المجال  يه بالروحانية. ومهما بلغ العِلمُ من تطوُّ  نسمِّ ما
الروحي لا يمكن أن يتضاءل أو يُلغى بوجود الاكتشافات العلمية 
الحديثة، إذ إن هذه الاكتشافات -على الرغم من إزالتها للموروثات 
بل  تُنهيها.  العالم، ولا  أسرار  من  لا تُنقِص  والخرافية-  السحرية 
م هذه العلوم لا يؤدي  على العكس، يرى طه عبد الرحمن أن تقدُّ
بالصلة  العالم، وتعميق الشعور  إلى زيادة الإعجاب بعجائب  إلا 
الإنسان  يشعر  أن  إذًا،  المستغرب  من  وليس  الأصيلة.  الإنسانية 
المنفصل عن العالم )كائن منفصل( في الحداثة الغربية بأن العالَمَ 
قد فقدَ كلَّ معنى له، لأنه انفصل عن أسرار هذا العالم وعجائبه. 
ت  ولقد كان لفقدان الإنسان ثقته بالعالم آثار مدمِّرة بالغة؛ فقد ردَّ
 ارتكبه الإنسان  الطبيعة المُساء إليها بسلسلةٍ من العقوبات على ما
ى هذا الانفصال إلى بروز ظاهرة الخوف  ها. كما أدَّ من جرائم بحقِّ



31

يؤمن بوجود شيءٍ  لم يَعُد  الإنسان  الموت، لأن هذا  الشديد من 
وراء هذا العالَم المحسوس«))).

هيمنةَ  م  تُقدِّ التي  تلك  سيما  ولا  الحديثة،  المقاربات  عواقب  فهمُ  يمكن 
بنزعة  الطبيعة في سلَّم الأولويات، من خلال استكشاف علاقتها  الإنسان على 
في  الأهم  أو  المركزي  الكائن  هو  الإنسان  بأن  الاعتقاد  -أي  الإنسان  مركزية 
الميكانيكية، وكذلك بفكرة السيادة  التقنيات  الوجود-وبالاعتماد المفرِط على 
نفسه  إلى  ينظر  بات  أن الإنسان  إلى  تُشير  المفاهيم  الطبيعة. فهذه  البشرية على 
واستغلاله  الطبيعي  العالم  على  الهيمنة  في  الحقَّ  يمتلك  الذي  الكائن  بوصفه 

وتسخيره كما يشاء.

إن المشكلةَ الجوهريةَ لا تكمن في تناقض الرؤى فقط، بل في الاعتقاد الزائف 
على  السيطرة  من  تمكينهِ  عبر  للإنسان  السعادةَ  سيجلب  التكنولوجي  م  التقدُّ بأن 
الطبيعة وتسخيرِها لمصلحته. غير أن الواقعَ يُبيِّن أن التكنولوجيا، رغم تغلغلها في 
كل جوانب الحياة، لم تُؤدِّ إلى الحرية المنشودة، بل جعلت الإنسانَ تابعًا للأدوات 
التي تتضمن مبدأ »كل  الفكرة  مت في الأصل لخدمته. وفوق ذلك، فإن  التي صُمِّ
أمام  الطريق  دت  ومهَّ الأخلاقية،  الحواجزَ  أزالت  قد  فعله«  ينبغي  فعله   يمكن  ما
انعدام  مثل  كبرى  أزماتٍ  حدوث  إلى  ى  أدَّ مما  والفطرة،  الخلقة  تُغيِّر  ممارساتٍ 
إن  الوجودية.  المخاطر  من  ذلك  وغير  النووية،  الأسلحة  وظهور  الغذائي،  الأمن 
هذه العقلانية المنفلتة من كل توجيهٍ أخلاقي تحمل في ذاتها بذور فنائها، إذ تغيب 

عنها الضوابط التي تحفظ التوازن بين القدرة والمسؤولية.

(1)	 Wael Hallaq, Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the Philosophy of 

Abdurrahman Taha (Columbia University Press, 2019), 108-9.

طه عبد الرحمن، روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية )الدار البيضاء: المركز 
الثقافي العربي، 2006(، ص. 52.



32

العَلمانية،  الإنسان  مركزية  رؤية  آثار  إن  السياق،  هذا  في  القول،  يمكن 
 تستبعد البُعدَ الروحي أو الإلهي، أعمقُ وأخطرُ مما تبدو عليه في  التي كثيرًا ما
العَلمانية لمركزية الإنسان ترتبط ارتباطًا وثيقًا   أدركنا أن الرؤية  الظاهر. فإذا ما
بالنزعة الإنسانوية )Anthropocentrism(، وبفكرةِ السيادة المعرفية للإنسان -أي 
التفسيرات  أن  لنا  تَبيَّن  والوجود-  المعرفة  في  الأعلى  المرجع  هو  الإنسان  أن 
فهذه  اليوم.  نُعاينها  التي  الأزمات  في  مباشرًا  إسهامًا  تسهم  للعالَم  العَلمانية 
الأزمات لا تقتصر على التدمير البيئي فحسب، بل تشمل أيضًا تآكلَ التماسك 
وانتشار  الحداثة  بزوغ  رافقت  التي  ة  الضارَّ الآثار  من  ذلك  وغير  الاجتماعي، 

منظومتها الفكرية.

من الرؤية الأحادية إلى فهم متعدد المراتب للطبيعة
بالطبيعة.  تشكيل علاقتنا  للعالم على  رؤيتان  تتنازع  الحاضر،  في عصرنا 
عنها  منزوعٌ   ،)Uniplex( الرتبة  أحادية  رؤية  وهي  الاختزالية،  الحديثة  الرؤية 
صراعٍ  الطبيعة،  مع  صراعٍ  في  الإنسان  أن  الرؤية  هذه  تفترض  الدلالي.  البُعد 
ر الطبيعة على أنها آلةٌ ذاتية  ينبغي أن ينتصر فيه عبر العلم والتكنولوجيا. وتُصوَّ
التشغيل، خاليةٌ من أي قيمة جوهرية، وُجدت لخدمة رغبات الإنسان وحاجاته 
المنفعة   تُقِيمُ بين  التي كثيرًا ما السائدة  العلميةِ  المقاربةِ  لا أكثر. وعلى خلافِ 
ليُبيِّن  الكتابُ  هذا  يأتي  للآخر،  أحدهما  استبعادِ  إلى  يُفضي  تعارضًا  والمعنى 
إلّّا  أحدُهما  إذ لا يقومُ  تآزُرٍ وتكاملٍ،  بل  تنافُرٍ  ليست علاقةَ  بينهما  العلاقةَ  أنَّ 

بظهيرِ الآخر.

عنهما  انبثقت  دقيق،  وتوازنٍ  متينٍ  ارتباطٍ  في  سليمًا،  إدراكًا  أُدرِكا  فإذا 
رؤيةٌ شموليةٌ أعمقُ غورًا وأوسعُ أفقًا، تُسهم في معالجةِ جذورِ الأزماتِ البيئية 
آثارٍ  إلى  يُفضي  والمعنى  المنفعة  بين  التآلفَ  هذا  إنّ  بل  فحسب.  لا مظاهرِها 



33

دُ لإرساءِ أسسِ الاستدامة في السياسات  البيئية، ويُمهِّ بنّاءةٍ في ميدان الأخلاق 
والممارسات على نحوٍ يُعيد إلى العلاقة بين الإنسان والكون توازنَها المفقود، 

ووحدتَها الأولى بين العِلْم والحكمة.

لم يرَ  إليها،  نظر  إذا  التجريبيَّ  العالمَِ  فإنَّ  المثال:  سبيل  على  الوردةَ  تأمَّلِ 
فيها سوى نبتةٍ تُدرَس في ضوء خصائصها البيولوجيّة ووظائفها العضويّة، تُقاس 
دقّته، قاصرٌ عن  المنظور، على  أنّ هذا  الطبيعية. غير  بقوانينها  د  بمنافعها وتُحدَّ
المظهر  إذ لا يستوفي إلا ظاهرها، ويغفل عمّا وراء  الإحاطة بجميع دلالاتها، 
من سرّ المعنى وباطن الإشارة. أمّا إذا نظرنا إلى الوردة بعين الدلالة والمعنى، 
، مفعمٍ بالجمال، مشحونٍ بالمعاني التي تتجاوز  انكشفت لنا ككائنٍ رمزيٍّ حيٍّ
مادتها إلى أفقٍ أرحب من الحسّ والتجربة. فهي في هذا الاعتبار ليست مجرّدَ 
فيها  الخالقُ  أودع  بما  تبوح  الوجود،  في  تتفتح  آية  بل  الحقل،  في  تتفتح  زهرةٍ 
من إشاراتٍ إلى اللطف والإتقان، وتُذكّر الناظرَ بأنّ وراء كلّ صورةٍ في الكون 

معنًى يُتلى لمن كانت له بصيرةٌ لا بصرٌ فحسب.

الرمزيةَ  الأبعادَ  هذه  يُقصي  الاختزالية،  بطبيعته  الوضعي  العلمَ  أن  غير 
المنهجَ  ولكن  الصارم.  العلمي  بالمنهج  صلة  ذات  غيرَ  ها  ويعدُّ والجمالية، 
والعلم  الطبيعة  دلائل  بين  يجمع  الذي  الطبيعة،  فهم  في  المراتب  المتعددَ 
أن  أردنا  إن  وأخلاقية  معرفية  ضرورة  يصبح  بل  فقط،  ممكنًا  ليس  الطبيعي، 
من  أسسٍ  على  بها  علاقتنا  بناء  نعيد  وأن  بالطبيعة،  الروحية  الصلة  نستعيد 

المعنى، لا على أسس النفع والسيطرة المحضة.

الإبداع  مظاهر  من   فيها  ما على  الحديثة،  التقنيةُ  المنجزاتُ  كانت  لقد 
بالبيئة، وأفضت إلى دمارٍ واسعٍ في النُّظم  البشريّ، سببًا في إحداث ضررٍ بالغٍ 
هذا  أنّ  غير  والرقيّ.  التقدّم  إلى  مسالكَ  ظاهرها  في  ت  عُدَّ وإن  الإيكولوجية، 



34

دعا  مؤلمًا  واقعًا  وراءه  خلّف  قد  القيميّ  بالتغافل  المشوبَ  المادّيّ  التقدّمَ 
نحو  الإنساني  الوعي  توجيه  يعيد  أخلاقيٍّ   تجديدٍ  بـ المطالبة  إلى  المفكّرين 
تحمّل مسؤوليّته في رعاية الطبيعة، بدل النظر إليها كموردٍ يُستغلّ ويُستنفد.

تظلّ، في جوهرها،  المحضة  العقلانيةِ  الأطُُر  المنطلِقةَ من  الحلولَ  أنّ  إلّّا 
المادّية والمنافع  المخرَجات  تنحصر في  إذ  قاصرةً عن معالجة جذور الأزمة؛ 
الآنيّة، وتتغافل عن القيمة الذاتيّة للطبيعة بوصفها كيانًا له حقّ في الوجود، كما 
تتجاهل العواقب البعيدة المدى للسلوك الإنسانيّ في مآلاته الحضارية والبيئية. 
التخطيط وأجادت الحساب،  الباردة، وإن أحكمت  العقلانيةَ  المقارباتِ  إنّ  ثمّ 
قد تعوزها حرارةُ الضمير، ووهجُ المسؤولية الأخلاقية، فلا تُلهِمُ النفسَ معنى 
الائتمان على الخلق، ولا تُوقظ فيها الشعور بالمحاسبة أمام الواهب سبحانه.

بذلك  تُقطع  تُحفَظ،  لا أمانةٌ  يُستغلّ  موردٌ  أنّها  على  الطبيعةُ  تُعامَل  وحين 
الوشائجُ العميقة التي تربط الإنسان بالعالَم الطبيعيّ، فينقلب من خليفةٍ راعٍ إلى 
المنطق  على  لا تُبنى  الحقّة  المستدامة  الحلولَ  فإنّ  ثَمّ،  ومن  جائر.  مستهلكٍ 
والعقل  والحكمة،  العلم  بين  جامعةٍ  شموليةٍ  رؤيةٍ  على  بل  فحسب،  والكفاءة 
الإنسانيّ،  الفعل  بنية  في  والأخلاقيةَ  الروحيةَ  القيمَ  تدمج  رؤيةٍ  والضمير؛ 
 يُمليه العقلُ المجرّد  وتغرس في النفس معنى الخلافة والرعاية، بما يتجاوز ما

 يُضيئه الإيمانُ المستبصرُ بنور المسؤولية أمام الخالق جلّ شأنه. إلى ما

د  م الرؤية التعددية )Multiplexity( منظورًا متعدِّ وعلى النقيض من ذلك، تُقدِّ
والطبيعة  الأرض  إلى  ينظر  المراتب  فتعدد  والرمزية.  بالدلالة  مليئًا  المراتب 
الخلافة  مفهوم  ضمن  بهما  علاقتنا  ويؤطِّر  تعالى،  من الله  »أمانةً«  بوصفهما 
والرعاية. وتُدرَك الطبيعة، في هذا السياق، على أنها كتاب إلهيٌّ يُقودنا إلى معرفة 
ا، اقتربنا أكثر من إدراك عظمة الله وحكمته. قنا في دراستها علميًّ الخالق. فكلما تعمَّ



35

في  تُشبه  المنزَّلة،  كتب الله  من  كتابٌ  الرؤية،  هذه  ضوء  في  الطبيعةَ،  إنّ 
جوهرها القرآنَ والإنجيلَ وسائرَ الكتب السماوية، إذ هي نصٌّ إلهيٌّ كونيٌّ ناطقٌ 
صامتةً  ليست  فهي  وتدبيره.  العالم  إيجاد  في   الله  إرادة عن  رٌ  مُعبِّ الخلق،  ببيان 

كما يظنّ الماديّون، بل تنطق بالحكمة لمن ألقى السمع وهو شهيد.
المنزَّلة  الإلهيّة  النصوص  وبين  الكونيّ«  »الكتاب  بين  الصلة  إدراك  وإنّ 
يُفضي إلى فهمٍ أكملَ وأعمقَ لكليهما معًا؛ إذ يُعيننا على قراءة النصّ السماويّ 
وحدة  فتتجلّى  التنزيل،  آيات  في ضوء  الكون  وقراءة  التكوين،  آيات  في ضوء 
المصدر والمقصد، ويظهر أنّ الوحي والوجود كلاهما خطابٌ واحدٌ صادرٌ عن 

الحقّ تعالى بلسانين مختلفين.
ليست الطبيعةُ موضوعًا للدراسة فحسب، ولا موردًا للمنفعة والاستهلاك، 
بل هي خَلقٌ ذو دلالةٍ عقديّةٍ وعمليةٍ؛ تُذكّر الإنسان بمقامه كخليفة في الأرض، 
العابد  بعين  الكون  إلى  النظر  وإلى  لها،  حُمِّ التي  الأمانة  رعاية  إلى  وتدعوه 
ا  بيئيّ، بل تكليفًا شرعيًّ الطبيعة ليست مجرّد واجبٍ  لا بعين المستغلّ. فحمايةُ 
ومسؤولية روحيّة، لأنّها أمانةٌ معظّمة أُودعِت بين يدي الإنسان ليؤدّيَها أداءَ من 

يعلم أنّه مسؤولٌ عنها أمام خالقها الذي أنشأها بالحقّ.
رنا للإنسان ذاته:  ولمعالجة أزمتنا البيئية، لا بدَّ أولًًا من إعادة تشكيل تصوُّ
د الأبعاد، يجمع بين  من نحن؟ وما دورنا في هذا العالم؟ إننا جزءٌ من واقع متعدِّ
العالم المادي والعالم الغيبي غير المنظور. وينبغي لنا أن نُدرك مكانتنا بوصفنا 
 أوُتيناه من  »خلفاء« في الأرض، وأن نتبنَّى هذا الدور بمسؤولية ووعي. فكلّ ما
لا بتبديدها  استدامتها،  وتحقيق  بحفظها  لمُكلَّفون  وإننا  أمانةٌ،  هو  وموارد  نعَِمٍ 

أو استغلالها الجائر.
بالقيمة  الاعتراف  تقتضي  الإنساني  ر  للتصوُّ الجذرية  المراجعة  هذه  إن 
الذاتية الكامنة في كل من الإنسان والطبيعة. فوفقًا للرؤية الحديثة، لا الإنسان 



36

الواقع  عن  الانفصالَ  إن  إذ  ذاتهما،  في  جوهريةً  قيمةً  يحملان  الطبيعة  ولا 
ر  المتعذَّ من  يجعل  إليه، وعن خالقه،  ننتمي  الذي  الطبقات  د  المتعدِّ الماورائي 
تأسيس أي معنى جوهري أو قيمة ذاتية لكِلا الطرفين. أما من المنظور الديني، 
والقيمة  التكريم  من  قدرًا  معًا  والطبيعة  الإنسان  في  أودع  قد  تعالى  فإن الله 
استعادة  إلى  ة  الملحَّ الحاجة  تبرز  هنا  ومن  إلهي.  أصلٍ  إلى  تستند  التي  الذاتية 
الطبيعي.  العالم  إلى  نظرتنا  وفي  بالآخر،  علاقتنا  وفي  ذواتنا،  في  المعنى  هذا 
واحترامه  للإنسان،  الإنسان  احترام  في  تتمثَّل  العملية  الإدراك  هذا  ثمرة  وإن 
للطبيعة، انطلاقًا من قيمة جوهرية مُنزَّلة من عند الله عزَّ وجل، لا من نفعٍ مؤقت 

أو مصلحةٍ عارضة.

استغلالٍ  نظرةِ  من  ا:  جوهريًّ انقلابًا  الطبيعة  إلى  نظرتُنا  تنقلب  أن  يَنبغي 
خارجيّةٍ  علاقةٍ  إصلاحَ  المقصودُ  فليس  ورعايةٍ.  توقيرٍ  نظرةِ  إلى  وتشييءٍ 
ميزانِ  في  فالإنسانُ  والطبيعةِ.  الإنسانِ  معًا:  طرفَيها  تعريفِ  إعادة  بل  فحسب، 
 استُخلِفَ فيه،  دًا متفرّدًا بالأمر والنهي، بل راعٍ مؤتمنٌ على ما الخلافة ليس سيِّ
والطبيعةُ ليست جسمًا جامدًا ولا مادةً صمّاء، بل أمانةٌ حيّةٌ تنبضُ بآثار الخالق 

وتستوجبُ الحفظَ والصون.

ترفًا  ليس  توازنها  البيئة وصيانة  في حفظ  لمسؤوليّته  الإنسان  استشعارَ  إنّ 
ا، بل واجبٌ وجوديٌّ وأمانةٌ شرعيّةٌ، إذ إنّ حقوقَ الأجيالِ القادمة داخلةٌ  أخلاقيًّ
في حدود هذه الأمانة، كما أنّ الإخلالَ بها يُعدّ خيانةً لميثاق الاستخلاف.

سًا على الوعي  فلْيكن سَعينا في الأرض منسجمًا مع مبدأ الاستدامة، ومؤسَّ
الميزانُ  ذلك  الدقيق،  الأرض  بميزان  بحيث لا نخلّ  ومراتبهم،  الخلق  بحدود 

الذي قال فيه تعالى:

َّا تَطۡغَوۡاْ فيِ ٱلمِۡيزَانِ﴾ ]سورة الرحمن: 7–8[. ل
َ
مَاءَٓ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلمِۡيزَانَ ٧ أ َ﴿ٱلسَّ



37

إن  الخلافي في الأرض.  الدور  بنا هذا  وأناطَ  الأمانة،   الُله هذه  لنا لقد حمَّ
الطبيعةَ ليست موردًا مباحًا، بل ميدانًا تتجلَّى فيه آيات الخالق، وأمانةً تستوجب 

الرعايةَ لا الاستهلاك الأعمى. ففي سورة الأنعام، يقول الله تعالى:

شَـيۡءٖ  كُلِّ  نَبَاتَ  بهِۦِ  خۡرجَۡنَا 
َ
فَأ مَاءٓٗ  مَاءِٓ  ٱلسَّ مِنَ  نزَلَ 

َ
أ َّذِيٓ  ٱل ﴿وَهُوَ 

طَلۡعِهَا  خۡلِ مِن  ٱلنَّ وَمِنَ  ترََاكبِٗا  مُّ ا  حَبّٗ مِنۡهُ  خۡرِجُ  مِنۡهُ خَضِرٗا نُّ خۡرجَۡنَا 
َ
فَأ

انَ مُشۡتبَهِٗا وغََيۡرَ مُتشََٰبهٍِۗ  يۡتُونَ وَٱلرُّمَّ عۡنَابٖ وَٱلزَّ
َ
تٰٖ مِّنۡ أ قنِۡوَانٞ دَانيَِةٞ وجََنَّ

ٓۦۚ إنَِّ فيِ ذَلٰكُِمۡ لَأٓيَتٰٖ لقَِّوۡمٖ يؤُۡمِنُونَ﴾  ثۡمَرَ وَيَنۡعِهِ
َ
ٓۦ إذَِآ أ ِ ٱنظُرُوٓاْ إلِىَٰ ثَمَرهِ

]سورة الأنعام: الآية 99[.

الإيمان  بعين  بل  فحسب،  الباصرة  لا بالحاسّة  النظر  إلى  الآيةُ  تدعو 
والبصيرة، إلى مظاهر النماء والحياة: من هطول المطر، إلى خروج الزرع، إلى 
، إلى تدلِّي العذوق، وإلى اختلاف الثمار، مع وحدتها في الخلق  تراكب الحَبِّ
للتدبُّر،  مفتوحة  ودعوةٌ  الإلهية،  العناية  تجلِّيات  من  تجلٍّ  ذلك  كل  والتكوين. 

لمن شاء أن يؤمن ويتَّعظ.

إن العالَم بأسره كحديقةٍ واحدة متصلة الأغصان متنوّعة الثمار. بل إن هذا 
التجليات  القرآن الكريم، ليس سوى مشهدٍ عظيمٍ لجمال  الكون، كما جاء في 
آية منطوقةً في كتاب الله،  الوجود، سواء كان   في  ما التي لا تنفد. فكل  الإلهية 
الإنسان،  إلى  رسائل الله  من  رسالة  إلا   هو  ما الطبيعة،  كتاب  في  آية صامتةً  أو 
بلا  نسمع  وأن   لا يُقال،  ما إلى  نُصغي  أن  علينا  وبصيرته.  وعقله  قلبه  تخاطب 
 ، إلهيٌّ خطابٌ  كله  الخلق  فإن  له.  لا لسان  بصمتٍ  الطبيعةُ  عنه  ر   تعبِّ ما أذنٍ 
البصيرة.  بعين  الرموز لمن نظر  فيه  تأمَّل وتدبَّر، وتُقرأ  المعاني لمن  فيه  تتجلَّى 
ى  فبدراسة هذا الكون، نكون في حوارٍ دائمٍ مع خالقه، نستكشف رسائله، ونتلقَّ

عن قرب إشاراته، في صمتٍ مفعمٍ بالكلام.



38

وخلاصة القول: من أجل بناء إطارٍ جديد للأخلاق البيئية، لا بدَّ لنا من إعادة 
دت الطبيعة من  إضفاء المعنى على الطبيعة، فالرؤية المادية الوضعية الحديثة جرَّ
الجوهري  المعنى  إن  استغلالها وتدميرها.  العميق، فسهُل  الذاتية ومعناها  قيمتها 
مبدأ  إلى  بالعودة  إلا  لاستعادته  سبيل  ولا  الجوهرية،  قيمتها  من  ينبع  للطبيعة 
إننا  عظيم.  قدرٍ  ذات  إلهية  أمانةً  بوصفه  الطبيعي  العالم  إلى  يُنظر  الخلافة، حيث 
قُراءٌ وسَدَنةٌ لكتاب الطبيعة، وهذه العلاقة تشبه في جوهرها، علاقة المسلم بالقرآن 
رٍ، وتكريم، واستجابة لما فيه من آياتٍ منطوقةٍ أو مخلوقة. الكريم: علاقةُ تدبُّ

الأكاديمية  والأوساط  العلمية  الثقافة  في  الوضعية  الرؤية  هيمنةُ  أدَّت  لقد 
إلى رفض المنظور التقليدي للطبيعة بوصفها كيانًا ذا معنى. وقد ترتَّب على هذا 
ينبغي  أنها شيءٌ  على  الطبيعة  إلى  ينظر  الإنسان  أصبح  أن  الإدراك  في  ل  التحوُّ
إخضاعه والسيطرة عليه، لا أمانةٌ يجب رعايتها وحمايتها. ونتيجةً لذلك، بات 

الكوكب يرزح تحت وطأة أزماتٍ بيئيةٍ متعدّدة ومتفاقمة.

ضمن  البيئة  لحماية  جزئية  تدابير  اتخاذ  لا يكفي  الواقع،  هذا  ولمواجهة 
بين  العلاقة  هيكلة  إعادة  من  لا بدَّ  بل  الاستغلال؛  على  قائمة  فكريةٍ  منظومةٍ 
يتطلَّب  ل  التحوُّ فهذا  والرعاية.  الخلافة  ذهنية  إلى  والعودة  والطبيعة،  الإنسان 
إعادة  إن  سطحية.  بإصلاحات  الاكتفاء  وعدم  السائد،  النظام  في  ا  جذريًّ تغييرًا 
إضفاء المعنى في الطبيعة، أو بالأحرى، إعادة اكتشاف معناها الكامن أصلًًا، أمرٌ 
د لوضع أسس جديدة لأخلاق  ضروري لتأسيس علاقة حقيقية معها، علاقة تُمهِّ
بيئية قائمة على القراءة الواعية، والرعاية الأمينة، والاحترام العميق لعالَم الخلق.

الحاجة إلى إطارٍ أخلاقيٍّ جديد
إن السؤال المركزي الذي يسعى هذا الكتاب إلى معالجته هو: كيف يمكننا 
إحياء نظرتنا إلى الطبيعة بالجمع بين نفعها العملي ودلالتها الرمزية؟ بل السؤال 



39

البيئية  أخلاقياتنا  توجيه  في  يُسهم  أن  المزدوج  الفهم  لهذا  يمكن  كيف  الأهم: 
ينطلق  والرعاية؟  الخلافة  ذهنية  إلى  الاستغلال  ذهنية  من  فينقلنا  وممارساتنا، 
هذا الكتاب من مُسلَّمة مفادها أن الدين يقدم إطارًا أكثر نجاعة وعمقًا لتحقيق 
فهمًا  لنا  يُتيح  الدلالة«  فـ»علم  اختزالي.  مادي  منظورٍ  أي  من  البيئية  الاستدامة 
لكونها  بل  فحسب،  السببية  العلاقات  من  مجموعة  لا بوصفها  للطبيعة  فريدًا 
كتابًا يزخر بالمعاني والدلالات. ومن خلال التعمق في البعد الدلالي للطبيعة، 
أكثر  ر مقاربةً  الصرفة، ونطوِّ العلمية الاختزالية  الرؤية  نتجاوز حدود  أن  يمكننا 
قائمة  بيئية  لأخلاقيات  س  وتؤسِّ والكون،  الإنسان  بين  التوازن  تُعيد  شمولًًا، 

على المعنى والمسؤولية.

حلول  بمجرد  معالجتُه  لا يمكن  اليوم  نشهده  الذي  البيئي  التدهورَ  إن 
إذ  ذلك؛  من  أعمقُ  الأزمةِ  فجوهر  محدودة.  تنظيمية  سياسات  أو  جزئية  تقنية 
الإنكار  هذا  على  ترتَّب  وما  العلوية،  بالحقائق  لصلته  الإنسان  إنكار  من  ينبع 
واسعًا  الباب  فتح  الذي  الأمر  الأخلاقي،  الأساس  وتآكل  المعنى  ضياع  من 
أمام الاستغلال والممارسات غير المستدامة. وفي صميم هذا الانفصال تكمن 
أزمة المعنى ذاتها؛ إذ إنَّ المجتمعات الحديثة قد انفصلت تدريجيًّا عن الأبعاد 
سلوكه  وتضبط  بالطبيعة  الإنسان  علاقة  ه  توجِّ كانت  التي  والروحية  الأخلاقية 
الاختزالي  العلمي  الفكر  سيادة  وطأة  تحت  الأزمة  هذه  تفاقمت  وقد  ضمنها. 
فقط،  المادية  بأبعاده  العالَم  يختزلان  اللذين  الرأسمالي،  الاقتصادي  والنظام 
الإنسان  تربط  التي  العميقة  والأخلاقية  الروحية  الروابط  عن  الطرف  ويُغضان 

بالبيئة من حوله.

ولكي نواجه هذه الأزمة، نحن بحاجة إلى إطارٍ أخلاقي جديد للاستدامة 
البيئية؛ إطار يُعيد تعريف ذواتنا، ودورنا في هذا العالم، وعلاقتنا بالطبيعة، عبر 
هذا  إن  متكامل.  واحدٍ  تصوّرٍ  في  والروحية  والمعرفية  الأخلاقية  الأبعاد  دمج 



40

للاستدامة  جوهرًا  الأخلاقية  الاستدامة  من  يجعل  الجديد  الأخلاقي  الإطار 
واجبات«.  وعليَّ  لي حقوقٌ  إذًا  موجود،  »أنا  أساسيّ:  مبدأٍ  من  وينطلق  البيئية، 
مع  نتعامل  أن  في  لازمةً  مسؤوليةً  يستتبع  أخلاقيةٍ  كائناتٍ  بكوننا  فوجودُنا 
في  أي  والرعاية،  الخلافة  في  تتجلَّى  المسؤولية  وهذه  ورعاية.  بعدالةٍ  البيئة 
تشمل  كما  والحكمة.  بالرأفة  القيام على شؤونها  وفي  الطبيعة وصونها،  حفظ 
القِوامة، بما تعنيه من إرساء العدل والتوازن في علاقة الإنسان بالبيئة، والسيادة 
ويصون  الخير  ق  يحقِّ بما  الطبيعة  وتوجيه  الأرض  عمارة  على  تنطوي  التي 
الجمال. وكل هذه الأدوار متداخلة في مفهومٍ أعمّ هو التكليف؛ ذلك المفهوم 
والمسؤولية  والجماعي.  الفردي  المستويين  على  الإنسان  سلوك  يهدي  الذي 
العميق  الوعي  في  تتمثل  بل  ا،  اجتماعيًّ أو  ا  قانونيًّ التزامًا  كونها  على  لا تقتصر 
فحين  والوجودية.  النفسية  بسلامتنا  وثيقًا  ارتباطًا  مرتبطةٌ  الأرض  سلامة  بأن 
ندرك أن أفعالنا تحمل آثارًا بعيدة المدى، ليس على الطبيعة فحسب، بل على 
الأجيال القادمة أيضًا، يتولَّد فينا احترامٌ أعمق لدورنا كأمناء على هذا الكوكب.

الاجتماعي،  أو  المادي  المجالين  في  لا تنحصر  مسؤولياتنِا  فإن  وعليه 
من  مُسحةً  أفعالنا  أدقِّ  على  تُضفي  علاقة  بالخالق،  عمودية  صِلة  من  تنبع  بل 
الأفقية  الروابط  ي  تقوِّ وخالقه  الإنسان  بين  العمودية  لة  الصِّ هذه  وإن  القداسة. 
والإصلاح  والاستدامة  الرحمة  أفعال  فترتقي  المخلوقات،  سائر  وبين  بيننا 
أو  غابةٍ  حفظ  في  سواءً  حركة،  كل  وتغدو  القربات،  مستوى  إلى  الاجتماعي 
في  بها  نُستخلَف  شريفة،  إلهية  وظيفة  أداء  من  جزءًا  جار،  إلى  الإحسان  في 
الأخلاقي  الإطار  هذا  في  الرئيس  المحور  ل  يُشكِّ الخلافة  مفهومَ  إن  الأرض. 
إلا  لا يكون  بها،  وعلاقتنا  الطبيعة  إلى  نظرتنا  تغيير  أن  إلى  ويُشير  الجديد. 
في  خليفة  بكونه  الإنسان  إلى  يُنظر  الإسلامي،  التراث  ففي  أولًًا.  أنفسنا  بتغيير 
بل  بالهيمنة،  تفويضًا  ليست  الخلافة  أمرُ رعايتها. وهذه  إليه  أوكِل  قد  الأرض، 



41

عهدٌ بالرعاية والمسؤولية. لقد دُعينا إلى أن نتعامل مع الطبيعة بروح الرحمة، 
عليه  يُبنى  الذي  الأساس  هي  الصفات  فهذه  الاحترام؛  وعين  الحوار،  ومنطق 
مشاركةٍ  من  انطلاقًا  بل  الاستغلال،  أو  الهيمنة  طريق  لا عن  مستدام،  مستقبلٌ 
واعيةٍ ومسؤولة. ومن هنا، فإن الإطار الأخلاقي الجديد يُقرُّ بأن سلوك الإنسان 

ر في مسؤولياته الأخلاقية والاجتماعية والروحية. تجاه البيئة متجذِّ

حياةً  يحيا  أن  على  أرضه،  في  خليفة الله  وهو  الإنسان،  دور  يقتصر  لا 
أخلاقية فحسب، بل إنه مسؤول أيضًا عن ضمان استدامة هذا العالم وصلاحه. 
لا ينفصل  بالطبيعة  علاقتنا  إصلاح  بأن  ا  داخليًّ وعيًا  يعكس  الخلافة  مفهوم  إن 
أماناتنا  نؤدي  وأن  والقيادة،  الرعاية  أدوار  د  نجسِّ أن  فعلينا  ذواتنا.  إصلاح  عن 
ل بخلافة الخلق باسم الخالق. بمحبة ورحمة وعدل وحكمة، بما يليق بمن وُكِّ

إن هذا الإطار الأخلاقي للاستدامة البيئية مستَمَدٌّ من الاستدامة المعرفية، 
حيث يكون الوحيُ الإلهي، والحِكم الدينية المستقاة من تراث الأديان العالمية، 
الحياة  بأن  دومًا  رنا  يذكِّ الإسلامي  تراثنا  إن  والفهم.  للمعرفة  هاديًا  مصدرًا 
مترابطة الحلقات، وأننا نحمل أمانةً معظّمة بوصفنا أوصياء على هذه الأرض. 
إلى  أُوكل  الطبيعة بوصفها خلقًا من خلق الله،  تُعرض  ر الإسلامي،  التصوُّ ففي 
الإنسان أمر رعايته، فهي أمانةً ينبغي أن تُصان بتواضعٍ وإجلال. إن هذا الفهم 
بعدًا أعمق، ويجعل  البيئة  الروحي يُضفي على مسؤوليتنا الأخلاقية في حماية 

ب به من الخالق. منها واجبًا هاما لا يُؤدى فحسب، بل يُتقرَّ

تكليف  هو  بل  نشاء،  كما  فيها  ف  التصرُّ لا يعني  مثلًًا  الأرض  امتلاك  إن 
مؤقَّت بالوصاية على أمانة إلهيَّة، يُنتظر منا أن نحفظها ونُحسن إدارتها، بما يليق 
الفهم  هذا  دمج  خلال  ومن  بالأمانة.  يُوزَن  بل  بالملكية،  لا يُقاس  ر  مقدَّ بعهد 
نحو  وتسليعها،  للطبيعة  الضيقة  النفعية  الرؤية  نتجاوز  الأخلاقي،  إطارنا  في 



42

تصوّرٍ يُضفي على كل فعلٍ بشري شعورًا بالمسؤولية الكونية، والمحاسبة أمام 
الخالق. فبهذا المنظور، لا تعود الطبيعة موردًا يُستغل، بل ميدانًا للأمانة والعمل 
التصوّر  هذا  إنّ  المنفعة.  لا بمقاييس  القيم  بميزان  الأفعال  فيه  تُوزَن  الصالح، 
لخير  شاملة  لرؤية  آفاقًا  يفتح  بل  البيئية،  الاستدامة  تحقيق  في  فقط  لا يُسهم 
المجتمعات، حيث يرتبط ازدهار الإنسان بصحّة الأرض، وتتكامل عافية البيئة 
مع سلامة البنية الاجتماعية والنفسية، في انسجامٍ تامّ بين الخليقة ومستخلفها.

إن هذا الكتاب دعوةٌ إلى ردِّ الاعتبار للطبيعة، وإلى إعادة اكتشاف أبعادها 
الرمزية والروحية بواسطة منظورٍ متعدد المراتب )Multiplex( يمزج بين العلم 
لا بوصفها  الطبيعة،  لفهم  إطارًا  لنا  يوفِّر  الدلالة  فعلم  الدلالة.  وعلم  الطبيعي 
ا زاخرًا بالمعاني، خطَّته يدُ  ها كتابًا حيًّ منظومةٍ من العلاقات السببية فقط، بل بعدِّ
الخالق بحكمة. فكل عنصرٍ من عناصر العالم الطبيعي هو في آنٍ معًا: آيةٌ تشير 
إلى الله، وكيانٌ يؤدي وظيفة محددة في بنية الخلق وتوازن المنظومة البيئية.

الأسس  فنحلِّل  لية،  التحوُّ الرؤية  هذه  في  سنبحر  التالية،  الفصول  وفي 
مقارباتها  ونستعرض  بالطبيعة،  الحديثة  علاقتُنا  عليها  تقوم  التي  المفهومية 
د لخطواتٍ عملية نحو أخلاقياتٍ بيئيةٍ جديدة، تستند  العلمية والدلالية، ثم نمهِّ
إلى الإيمان، وتقوم على الوعي بالمسؤولية. إن هذا الكتاب يهدف إلى أن يُوقظ 
م به الإنسانُ الأبعادَ الظاهرة والباطنة للطبيعة،  فينا التزامًا متجددًا بالخلافة، يُكرِّ
في  نشرع  الأساس،  هذا  وعلى  الوجودية.  بوظيفته  وعيَه  خلاله  من  ويستعيد 

الفصل الأول، مستكشفين المفاهيمَ العميقة للطبيعة وعلاقتها بالمعنى.





زٰقِيِنَ﴾ وَهُوَ خَيۡرُ ٱلرَّ ﴿فَخَرَاجُ رَبّكَِ خَيۡرۖٞ 

]سورة: المؤمنون، الآية: 72[



45

الفصل الأول

 الطبيعة؟ ما

 يُقال بغير لسان. استمعْ بلا أذنٍ إلى ما

التقيتُ ذات مرة برجلٍ شيخٍ وقور، تجاوز  نيويورك الصاخبة،  في شوارع 
اليومية.  أذكاره  في  منغمسًا  المدينة  في  يوم  كل  يمشي  كان  عام.  المائة  عمره 
دفعني الفضول إلى سؤاله: لمَِ لا تؤدي أذكارك في بيتك؟ فأجابني: »أرغب في 
أن أُكثِر من شهودي بين يدي الله، فكل شجرٍ وكل حجرٍ يراني سيشهد لي يوم 
أني  أن كلَّ مخلوق يشهد على وجود خالقه، غير  قبل  أعلم من  القيامة«. كنتُ 
لم أفكر قط أن هذه الكائنات تشهد أيضًا على أفعالنا. لقد غيَّرت هذه المحاورة 

رًا جذريًّا، وأعادت تشكيل علاقتي بها. القصيرة إدراكي للطبيعة تغيُّ

تتردد أصداء هذا المعنى في قصةٍ عن طالبٍ وشيخه. في يومٍ ما، طلب 
الشيخ من تلاميذه أن يحضروا له زهرة. ولما عادوا، امتلأت غرفته بالأزهار 
السبب،  عن  الشيخ  سأله  الوفاض.  خالي  رجع  واحدًا  طالبًا  إلا  نة،  الملوَّ
تسبِّح الله،  كانت  إليها  يدي  مددتُ  زهرةٍ  »كل  توقير:  بكل  الطالب  فأجاب 
منظورًا  نجد  الأحداث  مثل هذه  في  بقطفها«.  تسبيحها  أقطع  أن  أستطع  فلم 
الطبيعة  ماهية  في  النظر  إعادة  على  ويحثُّنا  للطبيعة،  التقليدي  فهمنا  يتحدى 

وكيفية ارتباطنا بها. 



46

ما الطبيعة؟
موارد  أو  تُدرَس،  والجمادات  الكائنات  من  مجموعة  عن  عبارة  هي  هل 
 طبيعة   هو أعمق وأبعد من ذلك؟ ما تُستغل، أو مناظر تُعجَب بها؟ أم أن فيها ما
هذه  تشكيل  في  ذواتنا،  وعن  عنها،  راتنا  تصوُّ تؤثر  وكيف  الطبيعة،  مع  علاقتنا 

العلاقة؟ هذه بعض الأسئلة التي سنتناولها في هذا الفصل.
ماديّةٍ  بنيةٍ  مجرّد  ليست  الطبيعة  أنّ  مؤدّاها  فكرةً محوريّة  الفصل  هذا  يُبرز 
صمّاء، بل هي كائنٌ حيٌّ ناطقٌ بلسان الحال، شأنُها شأنُ الوردة التي تتجاوز في 
حقيقتها كونَها تركيبًا نباتيًّا محدودًا لتغدو رمزًا ومعنًى، لا مادّةً وشكلًًا فحسب.
لغةٍ  بها،  خاصّةٍ  بلغةٍ  مٌ  متكلِّ حيٌّ  كيانٌ  الرؤية  هذه  منظور  في  فالطبيعةُ 
م نفسها كتابًا مفتوحًا  لا تُدرَك بالأذن وحدها بل تُتَلقّى بالبصيرة المتأمّلة، إذ تُقدِّ
ا ومعلّمةً لمن أراد أن يتعلّم، بل مدرسةً ذات منهجٍ خفيٍّ  لمن شاء أن يقرأ، وأمًّ

لا يُدركه إلا من جمع بين العلم والتعقّل والخشوع.
إنّ الطبيعةَ كلَّها آيةٌ كبرى، تُشير بما فيها من انتظامٍ ودقّةٍ وجمالٍ إلى حقيقةٍ 
مظاهر خلقه، وخطابٌ  في  المستتر  للخالق  تجلٍّ  فهي  عليها؛  وتعلو  تتجاوزها 

بليغٌ يُتلى بصمتٍ عميقٍ على من أحسن الإصغاء إليه.
بطابعٍ  وتطبعها  ساميًا  معنًى  الطبيعة  تُكسب  الروحيّة  الدلالة  هذه  أنّ  ومع 
والنظر  العلميّ  للبحث  ميدانًا  كونها  لا تُنافي  فإنّها  والاعتبار،  القداسة  من 
يخدم  ووظيفةٌ مخصوصةٌ  غائيّةٌ  علّةٌ  له  مكوّناتها  من  نٍ  مكوِّ كلّ  إنّ  إذ  العقليّ، 
بها نظام الوجود العامّ، فيتحقّق بذلك الانسجام بين سنن الخلق وسنن الوحي، 
وبين التحليل العقليّ والتأمّل الإيمانيّ، فيرى الإنسان في الطبيعة مخبرًا للعلم 

ومحرابًا للمعرفة معًا.
إن البُعد الأخلاقي لعلاقتنا بالطبيعة يبرز من خلال هذا التفاعل بين المعنى 
والوظيفة. ففهمُ الطبيعة على أنها آيةٌ ودلالة، وفي الوقت ذاته نظام مترابط من 



47

العلاقات، يُحتِّم علينا أن نتأمل في طريقة تعاملنا معها، لا على المستوى العلمي 
فحسب، بل على المستوى الأخلاقي أيضًا. إن علاقتنا بالطبيعة مسألة أخلاقية 
م  في جوهرها، وليست مبحثًا من مباحث العلوم الطبيعية. فعِلم الحيوان قد يُقدِّ
أن  لا يستطيع  لكنه  الحيوية،  ووظائفها  الحيَّة  الكائنات  بخصائص  معرفةً  لنا 
النبات،  الناحية الأخلاقية. وكذلك علم  يُملي علينا كيف ينبغي أن نعاملها من 
التي  الأخلاقية  المبادئ  لنا  لا يضع  لكنه  ووظائفها،  النباتات  بُنية  يشرح  فهو 

ينبغي أن تُنظِّم علاقتنا بالعالم الطبيعي.
مع  تعاملنا  ه  تُوجِّ متينة  أخلاقية  أُطُر  تطوير  ضرورةَ  يُبرز  التمييز  هذا  إن 
الطبيعة. فلا بدَّ من أن تتناول هذه الأطر قضايا المسؤولية، والخلافة، والتبعات 
الطبيعي مستندًا إلى  العالم  الأخلاقية لأفعالنا، بما يضمن ألا يكون تعاملنا مع 
والاستدامة  والرعاية  العدالة  مبادئ  مع  منسجمًا  بل  وحدها،  العلمية  المعرفة 
للهيمنة  عُرضةً  بالطبيعة  علاقتنا  تُصبح  أخلاقي،  أساسٍ  دون  فمن  أيضًا. 

د. والاستغلال بدلًًا من الرعاية والتعهُّ
العلميةُ  الرؤى  سلبته  الذي  المعنى  للطبيعة،  الأصيل  المعنى  استعادة  إن 
الاختزالية منها، يُعدُّ خطوةً أساسية لمواجهة التحديات البيئية والأخلاقية التي 
السعي  هذا  فإن  بيئي،  تدهور  من  كوكبنا  حال  إليه  آل  لما  ونظرًا  اليوم.  نعانيها 
إن  ملح))).  أخلاقي  واجب  هو  بل  مسؤول«،  »خوفٍ  من  نابعة  ضرورة  لا يُعَدُّ 
اقتراب  ظل  في  مضى،  وقتٍ  أي  من  إلحاحًا  أكثر  اليوم  بات  الجهد  هذا  مثل 

يطرح هانز يوناس مفهوم »الخوف المسؤول«، وهو نوعٌ من الخوف يدفع الإنسان إلى العمل،  	(((
لا شللًا أو هروبًا، بل استجابةً لوعيٍ أخلاقي ينبع من الشعور بخطورة الكارثة البيئية المحدقة، 
 Hans Jonas, The Imperative of Responsibility: In راجع:  لتفاديها.  ة  الملحَّ والحاجة 
 Search of an Ethics for the Technological Age ( Chicago: University of Chicago

.)Press, 1984



48

عالمنا من حافة الانهيار البيئي، نتيجةً للرؤى الضيقة الاختزالية، وأحادية البُعد 
للذات الإنسانية وللطبيعة، وللعلاقة الجامعة بينهما.

رنا  غير أن استعادة هذا المعنى لا يمكن أن تبدأ إلا من معرفة الذات. فتصوُّ
تأثيرًا  يؤثر  الأرض؟  في  دورنا  وما  الكون؟  في  موقعنا  وما  نحن؟  من  لأنفسنا: 

عميقًا في رؤيتنا للطبيعة وفي شكل علاقتنا بها.
الفرد،  أساسية:  عناصر  ثلاثة  على  يقوم  الطبيعي  العالم  مع  تعاملنا  إن 
والطبيعة، والعلاقة التي تربط بينهما. ويسعى هذا الفصل إلى إعادة تعريف هذه 
يتبنَّى  الاختزالية،  للنزعات  متجاوزٍ  تعددي  منظورٍ  خلال  من  الثلاثة  العناصر 

ا لمكانة الإنسان داخل شبكة الحياة. فهمًا شموليًّ

من نحن؟
إن الطريقة التي نفهم بها هويتنا الإنسانية تؤثر تأثيرًا بالغًا في طبيعة علاقتنا 
العالم الطبيعي. فكثير من التخصصات الحديثة، كالعلوم الطبيعية والعلوم  مع 
المادي ضمن  سياقه  في  الإنسان  »وضع  إلى  تسعى  والإنسانيات،  الاجتماعية 

بيئة المحيط الحيوي، وإنْ اختلفت في طرق تأويلها لهذا السياق«))).

والطبيعة  للإنسان  المادية  رات  التصوُّ في  النظر  إعادة  في  المعاصرين  المفكرين  بعض  بدأ  قد  	(((
إلى  تسعى  التي  البيئية«،  الإنسانية  بعد  بـ»ما   يُعرف  ما مثل  جديدة،  مقاربات  طرح  طريق  عن 
ومن  بالطبيعة.  الإنسان  لعلاقة  توازنًا  أكثر  فهمٍ  إلى  والعودة  البشرية  التمركزية  النزعة  تجاوز 
 تناوله هـ. آي. سوليفان في دراسته عن »إيكولوجيا الألوان« عند غوته، حيث يربط بين  ذلك ما
الطبيعة  إدراك  إمكانيات  بعد الإنسان، محاولًًا استكشاف  لما  البيئية  المادية والرؤية  البصريات 

خارج الإطار المادي التقليدي.
راجع: 	

H. I. Sullivan, «The Ecology of Colors: Goethe’s Materialist Optics and Ecological 
Posthumanism,» in Material Ecocriticism, ed. Serenella Iovino and Serpil 
Oppermann (Lincoln: University of Nebraska Press, 2014), 83. 



49

في  الإنساني  الوجود  اختزال  إلى  الغالب  في  تُفضي  الأطر  هذه  أن  غير 
ده من أي معنى يتجاوز البقاء البيولوجي  حضوره الفيزيائي على الأرض، وتجرِّ
الروحية  الأبعاد  عن  متغافلة  المادي،  العالم  ضمن  الاقتصادية  المنفعة  أو 
ا  ا ونفسيًّ ر، يظهر الإنسان وكأنه منقطع وجوديًّ والمتعالية للوجود. وبهذا التصوُّ

عن الله، ومنغلق على ذاته، مغترب عن المستويات الأخرى للوجود.
ر السيد محمد نقيب العطاس عن هذه الظاهرة بعبارة وجيزة ودالَّة،  لقد عبَّ
 ،)terrestrialization of man( »فها بأنها »تجريد الإنسان من البُعد الروحي وعرَّ

إذ يقول:
للعقلانية  المنطقية  النتيجة  تجلَّت  الغرب،  في  العلم  ر  تطوُّ »في 
وعلمنة الطبيعة بوضوح في الثورة الكوبرنيكية في علم الفيزياء، فقد 
ى نزع المركزية عن الأرض في الكون إلى تداعياتٍ قلَّلت من  أدَّ
شأن الإنسان ذاته في هذا النسق الكوني. وانتهى الأمر إلى تجريد 
الروحي،  البُعد  من  فأصبح مجردًا  كونية،  دلالة  أي  من  الإنسان 
الطبيعة  القداسة عن  نزع  إن   ]...[ المتعالية.  سِمته  منه  وسُلِبت 
يا، في  أدَّ قد  بما هو علوي،  له  إلى كائن أرضي لا صلة  وتحولها 
قيمة  ذي  نَفْعي  إلى موضوع  الطبيعة  اختزال  إلى  الأولى،  الحالة 
الثانية، إلى  العلمية والتقنية، وفي الحالة  ووظيفة مرتبطة بالإدارة 
تجريد الإنسان من طبيعته المتعالية كروح، والتركيز فقط على بُعده 
الإنساني والمادي، وعلى معرفته وقدرته وحريته الدنيوية، الأمر 
العقلي  اعتماده على جهده  إلى  ثم  تأليهه، ومن  إلى  أفضى  الذي 
يراها  التي  معرفته  أصوله ومصيره، وعلى  استقصاء  في  الخاص 

اليوم معيارًا للحكم على صدق أو بطلان ادعاءاته«))).

يشرح العطاس تبعات هذا التحول بقوله إن نزع القداسة عن الطبيعة و»تأريض الإنسان« نتجا،  	(((



50

عالم اللاهوت

عالم الملكوت

عالم المُلك

الشكل 1: عالَم الوجود المتعدد )مراتب الوجود(

نتيجتين  إلى  يؤدي  الروحي  بُعده  من  الإنسان  يجرد  الذي  ر  التصوُّ هذا  إن 
خطيرتين: أولاهما اختزال الطبيعة إلى موضوع نَفْعي، لا قيمة له إلا من حيث 
لهذا  فوفقًا  للإنسان.  المتعالية  الطبيعة  إنكار  وثانيهما  والاستخدام،  الوظيفة 
المنظور، يبدأ الإنسان في إدراك ذاته بوصفه كائنًا مستقلًًا عن خالقه، يعتمد في 
ر  التصوُّ أثر هذا  إدراكه الحسي وعقله فحسب. ولا يقتصر  توجيه وجوده على 
تقويض  إلى  يتعداه  بل  المادية،  الشؤون  ليقتصر على  المعرفة  أفق  على تضييق 

وظيفته  حيث  من  إلا  له  لا قيمة  نَفْعي،  موضوع  إلى  الطبيعة  اختزال  عن  الأولى،  الحالة  في 
العلمية والتقنية لخدمة الإنسان، وفي الحالة الثانية، عن اختزال الإنسان نفسه إلى وجود مادي، 
محصور في إنسانيته الجسدية، ومعرفته الوضعية، وقوته وحريته الدنيوية، مما أفضى في نهاية 
واتخاذه  ومصيره،  أصله  معرفة  في  وحدها  العقلية  جهوده  على  واعتماده  تأليهه،  إلى  المطاف 

لهذه المعرفة الذاتية معيارًا للحكم على الحقيقة والباطل.
 S. N. Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: Institute of Islamic المرجع:  	

.Thought and Civilization, 1993), 36-38



51

الرابطة الروحية التي تجمع بين الإنسان، والعالم الطبيعي، والخالق عز وجل. 
وإن قطع هذه الصلة لا يؤدي إلا إلى مزيدٍ من الخلل في التوازن القائم بينهم، 
الدمار  في  مظاهره  أبرز  أحد  يتجلَّى  عميق،  أخلاقي  اضطرابٍ  إلى  يُفضي  مما 

البيئي الذي نشهده اليوم.

ر الإسلامي رؤيةً تعددية ومتكاملة للإنسان، تضعه  في المقابل، يُقدم التصوُّ
فالإنسان،  والروحية.  المادية  الأبعاد  فيه  تتداخل  مترابط  وجودي  إطارٍ  ضمن 
تتفاعل  عاقلة،  نَفْسٌ  هو  بل  بيولوجي،  كائنٍ  عن  كناية  ليس  ر،  التصوُّ هذا  في 
ل علاقته بالله،  أبعاده الجسدية والروحية والعقلية في سياقٍ وجودي أوسع يُشكِّ

وبالكون، وبالوجود في كليّته.

فالإنسان، بوصفه كائنًا مركّبًا، يمتلك قابليةً فريدةً للتأمل في ذاته والوعي 
بالعلاقات الوجودية التي تربطه بمراتب الوجود، من العالم الحسي إلى العالم 
 »مراتب المعرفة«   يمكن تسميته بـ العقلي ثم الغيبي. وهذا الإدراك يقود إلى ما
ب، الذي يُقر بتنوع مصادر المعرفة واختلاف آليات  أو المنظور المعرفي المركَّ
الإدراك، كما هو مبيَّن في التراث الإسلامي. فالمعرفة لا تنحصر في الحواس 
كتاب  من  الوحي  لتشمل  تتسع  بل  والبرهان،  النظري  العقل  في  ولا  والتجربة 
إلى  يُشير  الذي  اللَّدني  والعلم  والإلهام،  القلبي،  والكشف  والحدس،  وسُنَّة، 
ر  الإدراك المباشر الذي يُلقيه الله في قلب العبد الصادق. وبهذا، يُقرُّ هذا التصوُّ
التي لا تُنال  الغيب  يُقاس، بل يشمل مراتب  أو  يُرى  فيما  الواقع لا يُختزل  بأن 

إلا بالبصيرة الروحية، والتزكية النفسية، وحكمة القلب.

متنافرة،  أو  مجزّأةً  المعرفةُ  لا تكون  المتكامل،  الكلي  الإطار  هذا  في 
هو  واحد،  مصدرٍ  من  تنبع  الحقيقة  صورِ  جميعَ  إن  إذ  ومتناغمة،  دةً  موحَّ بل 
الخالق سبحانه وتعالى. فلا تعارضَ بين مصادر المعرفة المختلفة، سواء كانت 



52

متكاملة  حقائق  إلى  جميعها  تفضي  لأنها  مُنزَّلًًا،  وحيًا  أو  عقلية،  أو  تجريبية، 
والكتاب  والنفس  فالطبيعة  تعبيرها.  طرائق  في  اختلفت  وإن  جوهرها،  في 
المقدّس تنطق كلها بالحق، كلٌّ بلسانٍ خاص، وتشير إلى ذات الحقيقة الإلهية 
، فإن طلب المعرفة في هذا المنظور ليس صراعًا بين مسالك  الواحدة. ومن ثمَّ
أو  باطن نفسه،  تأمَّل الإنسان في  متعددة، بل هو سعي منسجم ومتآلف، سواء 
من  ووسائلها،  أدواتها  في  اختلفت  وإن  المعرفة،  فمصادر  الآفاق.  آيات  تدبَّر 
الإلهي،  الوحي  إلى  القلبي  الحدس  البرهاني، ومن  العقل  إلى  الحسية  التجربة 
فإنها تتناغم كلها مع مراتب الوجود المختلفة، لكنها تلتقي عند حقيقةٍ موحدة 

مها وسبكها إلهٌ واحدٌ، هو الحقُّ سبحانه. صمَّ

الترابط  عن  يكشف  الذي  الأشمل،  الوجودي-المعرفي  الإطار  هذا  إن 
شاملةً  رؤيةً  يُقدم  الإلهية،  والحقيقة  الطبيعي،  والعالم  الإنسان،  بين  العميق 
بعيدة  نتائج  ر  التصوُّ هذا  على  ويترتَّب  الكون.  في  ودوره  الإنسان  لمكانة 
الواقع  ففي هذا  الخلق.  وتعاملنا مع مظاهر  البيئة  تعاطينا مع  كيفية  في  المدى 
طريق  عن  الطبيعة  مع  لله،  مخلوقًا  بكونه  الواعي  الإنسان،  يتفاعل  المتشابك، 
الإدراك  يتجاوز  تفاعل  وهو  المعرفي«،  النفسي   »التواصل  بـ تسميته   يمكن  ما
الإنسانية  الروح  بين  الروحي-الداخلي  التفاعل  من  نوعٍ  إلى  والعقلي  الحسي 
ىٰ  حَتَّ نفُسِهِمۡ 

َ
أ وَفيِٓ  ٱلۡأٓفَاقِ  فيِ  ءَايَتٰنَِا  تعالى: ﴿سَنرُِيهِمۡ  قال  الآفاق.  في  وآيات الله 

لت: الآية 53[. ۗ﴾ ]سورة فُصِّ
نَّهُ ٱلحۡقَُّ

َ
يتَبََيَّنَ لهَُمۡ أ

الوجود،  لحقيقة  إدراكنا  ويُغني  الفهم  دروب  الإلهي  الوحي  ينير  ومثلما 
بدورنا  وعينا  يعزز  الكون،  أي  المنظور،  الكتاب  مع  المستمر  التفاعل  فإن 
إليه   تشير  د، منسوج بقصد إلهي وتدبير رباني. وهذا ما ضمن نظام كوني موحَّ
بحمد الله،  يسبِّح  الوجود  في  شيء  كل  أن  على  تُؤكد  التي  القرآنية  النصوص 
َّا تَفۡقَهُونَ  َّا يسَُبّحُِ بِحَمۡدِهۦِ وَلَكِٰن ل وإن كنا لا نُدرك تسبيحهم: ﴿وَإِن مِّن شَيۡءٍ إلِ



53

الإنسان  تأطير  يُعيد  المنظور  هذا  إن   .]44 الآية  الإسراء:  ]سورة   ﴾ تسَۡبيِحَهُمۡۚ
لا بوصفه غاية الوجود أو مركزه، بل مشارِكًا فاعلًًا في منظومةٍ كونيةٍ مترابطة، 
تتَّسع لتشمل العوالم الحسية والميتافيزيقية، وتُظهر بأن الإنسان مكلّف بإدراك 

هذا الترابط والعيش وفقًا لمقتضياته الأخلاقية والروحية.

ا بالنظر إلى المستوى البيولوجي  لا يمكن فهم الهوية الإنسانية فهمًا تامًّ
الحقوق  في  يتمثل  الهوية  هذه  فجوهر  وحده.  الروحي  المستوى  حتى  أو 
فالإنسان،  خلقه.  بمقتضى  إنسان  لكل  مُنحت  التي  الكونية  والواجبات 
بوصفه مخلوقًا لله تعالى، تتحدد هويته من خلال غايته الوجودية، وهي الغاية 
الكون.  نظام  ضمن  مكانته  ل  تَشكِّ والتي  الحكيم،  الخالق  له  رسمها  التي 
ومنَّ  العقل،  بنعمة  ه  وخصَّ ورحمته،  بحكمته  الإنسان  تعالى  خلق الله  لقد 
مع  الرباني  التواصل  وهذا  الوحي.  خلال  من  الإلهي  الخطاب  بشرف  عليه 
ل  يتحمَّ مسؤولًًا  أخلاقيًّا  فاعلًًا  ويجعله  الأخلاقية،  منزلته  يبيِّن  إنما  الإنسان 
والتكاليف  الحقوق  وهذه  كوني.  مستوى  على  والواجبات  الحقوق  أمانة 
رة في صلته بالخالق،  ليست منفصلة عن علاقته بالله عز وجل، بل هي متجذِّ
الذي  الأمر  البشر،  من  وبغيره  الطبيعي  بالعالم  بعلاقته  أيضًا  متصلة  هي  كما 
تتجاوز  معًا،  آنٍ  في  عقدية-أخلاقية-كونية  هويةً  الإنسانية  الهوية  من  يجعل 

كل المقاربات المادية أو الاختزالية.

تضع هذه العلاقةُ الإنسانَ في موضع الخليفة في الأرض، المُكلَّف بحفظ 
الإنسان،  إلى  الإلهي  الخطاب  فبتوجيه  الخَلق.  في  العدل  وتحقيق  التوازن 
أخلاقية  مسؤولية  وهي  الربانية،  الهداية  وفق  العمل  مسؤولية  إليه  يُوكِل الله 
في  الخلافة  إن  الإنسانية.  الهوية  في  الجوهرية  الأبعاد  أحد  ل  تُشكِّ وروحية 
لها  حُمِّ التي  الأمانة  عن  تعبير  هي  بل  الطبيعة،  على  سلطة  ليست  السياق  هذا 
رۡضِ 

َ
وَٱلأۡ مَوَٰتِٰ  ٱلسَّ علَىَ  مَانةََ 

َ
ٱلأۡ عَرَضۡنَا  ﴿إنَِّا  الكريم:  القرآن  أشار  كما  الإنسان، 



54

شۡفَقۡنَ مِنۡهَا وَحَملََهَا ٱلإۡنِسَٰنُۖ﴾ ]سورة الأحزاب: الآية 
َ
ن يَحۡمِلۡنَهَا وَأ

َ
بَينَۡ أ

َ
وَٱلجِۡبَالِ فَأ

الروحية  أبعاده  بين  يُوازن  أن  له  التكليف، لا بدَّ  بهذا  الإنسان  يَفي  72[. ولكي 

والأخلاقية من جهة، وواقعه المادي من جهة أخرى. واستنادًا إلى هذا المنظور 
منعزلة،  كينونةً  لا بوصفه  الكامل،  معناه  الإنساني  الوجود  يكتسب  الشمولي، 
 الله تعالى نظام الوجود، وجعل  رة، أودعها بل لكونه جزءًا من سرديةٍ كونيةٍ مقدَّ

للإنسان فيها دورًا هادفًا ومسؤولًًا.

الأخلاقية  المسؤولية  ل  يتحمَّ الإرادة،  من حرية  وهبه الله  بما  الإنسان،  إن 
وتشريعًا  هدايةً  تتطلَّب  المسؤولية  وهذه  اختياراته.  على  ويُحاسَب  أفعاله،  عن 
في  بما  الحياة،  مجالات  مختلف  في  فعله   ينبغي  ما تمييز  على  الإنسان  يُعين 
في  المركزي  الاجتماع  علم  بمثابة  وهو  الفقه،  ويأتي  البيئية.  مسؤولياته  ذلك 
وضع  طريق  عن  التوجيه،  لهذا  المُنظِّم  الإطار  ليشكّل  الإسلامية،  الحضارة 
حياة  وتُنسق  الواجبات،  ق  وتحقِّ التوازن،  تحفظ  التي  الإنساني  السلوك  قواعد 
بربِّه  الإنسان  علاقة  لا ينظم  فالفقه  الإلهية.  الإرادة  مع  يتوافق  بما  الإنسان 
فحسب، بل يشمل أيضًا علاقاته ببني جنسه، وبالطبيعة، وبالعالم من حوله، في 

نسقٍ أخلاقي شامل يُرسي أسس العدل والرحمة والمسؤولية.

الخلق،  من  بقصد الله  والروحي  العقلي  وعينا  إن  المطاف،  نهاية  وفي 
لا أسيادًا،  خلفاء  بوصفنا  لأنفسنا  نظرتنا  يهدي  الذي  هو  الحياة،  وبمعنى 
أفعالنا  تناغم  إلى  وساعين  عليه،  لا بالهيمنة  الطبيعي  العالم  برعاية  مكلفين 
من  مباشرةً  بالخلافة  العميق  الإحساس  هذا  ويصدر  الإلهية.  الإرادة  مع 
رنا  ويذكِّ المختلفة،  المعرفة  طرائق  بين  يُدمج  الذي  الشامل  المعرفي  الإطار 
خدمة  الخدمة،  عبر  بل  السيطرة،  عبر  د  لا تُحدَّ الكون  هذا  في  مكانتنا  بأن 

المخلوق، وخدمة الخالق.



55

ما الطبيعة بالنسبة إلينا؟
 الطبيعة؟  ما التالي:  السؤال  إلى  ننتقل  نحن؟  من  في سؤال:  تأملنا  أن  بعد 
 الوردة؟  ما يُطرح سؤال:  الوردة. حين  مثال  إلى  نعود  إلينا؟  بالنسبة  وما معناها 
الأصل،  ناحية  من  صحيحة  إجابة  هذه  زهري.  نباتٌ  بأنها  النبات  علم  يجيب 
لةٌ  محمَّ إنها  بل  فقط،  نباتًا  ليست  فالوردة  المعنى.  ناحية  من  ناقصة  لكنها 
لمحبوبه  العاشق  مها  يُقدِّ حين  الثقافات.  مختلف  في  عميقة  رمزية  بدلالات 
الامتنان. وفي سياقاتٍ  ر عن  تُعبِّ يُهديها طفل لأمه  للمحبة؛ وحين  رمزًا  تصبح 
تتجاوز  أنها  أي  مودة،  عربون  أو  اعتذار،  أو  شكر،  رسالة  الوردة  تغدو  شتَّى، 
عمق  ويعكس  الإنسانية،  المشاعر  يخاطب  رمزًا  لتصبح  الفيزيائي  وجودها 

العلاقات البشرية.

 يمكن أن تُشير إليه الوردة؟ إن علاقتنا بالعالم الطبيعي  لكن، هل هذا كل ما
تتجاوز التفسيرات الرمزية أو الثقافية المشروطة. فمن منظور الرؤية الإسلامية 
أو  المادية  وظيفتها  في  كالوردة،  الطبيعية،  الأشياء  دلالة  لا تنحصر  للوجود، 
رمزيتها الاجتماعية. بل تتخطى هذه المعاني المُكتسبة لتغدو آيةً من آيات الله، 
المطاف،  نهاية  في  فالوردة،  شاملة.  كونيةٍ  بحقيقةٍ  وترتبط  صانعها،  إلى  تشير 
بين  تَجمع  كونية،  طبيعية  علامة  بل  فحسب،  ثقافيًّا  رمزًا  أو  ا  ماديًّ كائنًا  ليست 
القلب  ببصيرة  تأملها  لمن  الخالق،  عن  الخلق  بلغة  وتنطق  والانتظام،  الجمال 

لا بالبصر فقط.

من  متعددة  طبقات  طياتها  في  وتحمل  دلالية  وظيفة  تؤدي  الطبيعة  إن 
كتابًا  الطبيعة  تُشبه  هادفًا،  خَلقًا  فبصفتها  الوردة.  حال  هي  كما  تمامًا  المعنى، 
من  دائم  حالٍ  في  فهو  والتجدّد،  التجلّي  عن  لا يتوقف  الآيات،  من  مفتوحًا 
توجيه  ويُعيد  خالقها،  إلى  يشير  ذلك  وكل  الخلق،  وإعادة  والفناء  الخلق 



56

البصيرة نحو الأصل الإلهي. إن الطبيعة لا تُخاطب الإنسان بواسطة خصائصها 
ا، فهي مرآة للصفات  الفيزيائية فحسب، بل تتجاوز ذلك لتُخاطبه رمزيًّا وروحيًّ
الصفات  تلك  ومن  والقدرة.  والحكمة  والجمال  الجلال  آثار  تُبرز  الإلهية، 
تدبَّر،  إن هو  فيَلمح،  والخلود،  الغيب  ينكشف للإنسان شيء من عالم  الإلهية 
بعضًا من أسرار الأزل. وهكذا، لا تكون الطبيعة في المنظور الإسلامي محيطًا 
معًا، ويدعو الإنسان  بالبصر والبصيرة  يُقْرَأ  ا مفتوحًا،  إلهيًّ ا  ماديًّا صامتًا، بل نصًّ

ر والتسبيح والتوحيد. إلى التفكُّ

الخطاب  في   يُهمَل  ما غالبًا  للطبيعة  الروحي  البُعد  فإن  ذلك،  ومع 
الموضوع  هذا  دوغلاس  ماري  الأنثروبولوجية  العالمة  تناولت  فقد  المعاصر. 
 Natural( الكونيات«  علم  في  استكشافات  الطبيعية:  »الرموز  المؤثر  كتابها  في 
Symbols: Explorations in Cosmology(، وسلَّطت الضوء على الدور الرمزي 

الذي تؤديه الكائنات الطبيعية ضمن الأطُر الاجتماعية والثقافية. إلا أن الإطار 
المتعدد  للواقع  الميتافيزيقي  البُعد  يغفل  أهميته،  تقترحه دوغلاس، على  الذي 
الإلهي،  أصلها  إلى  تشير  رموزًا  الطبيعية  الكائنات  فيه  تُعد  الذي  الطبقات، 
ترى  الإسلامية  فالنظرة  فقط.  مكتسبة  اجتماعية  دلالات  عن  كناية  وليست 
عن  الخلق  بلسان  ناطقة  كونية  آيات  بل  ثقافية،  رموزًا  ليست  الموجودات  أن 
الخالق، تحمل معاني تتجاوز التفسير السوسيولوجي لتشير إلى حقيقة توحيدية 

تتجلَّى في كل مظاهر الوجود.

الطبيعة: جدار أم نافذة؟
 »أدب النظر«، وهو أدب  في التراث الإسلامي، نجد مفهومًا رفيعًا يُعرف بـ
التأمل والبصيرة. ويُصنَّف فعل النظر بنوعين متمايزين: نظر الشهوة ونظر العبرة. 
ه إلى الطبيعة بدافع التملُّك والاستغلال والسيطرة، في حين  فنظر الشهوة يتوجَّ



57

أن نظر العبرة ينظر إلى الطبيعة بغرض التأمل والتعلُّم منها. الأول يقتصر على 
 وراء الظاهر،  ظاهر الأشياء، ويقف عند سطحها، بينما ينفذ الثاني عبرها إلى ما

 تدل عليه من حقائق أسمى. مستبصرًا ما

 وراءها، إنما  إنّ الاكتفاءَ بالنظر إلى الأشياء من ظاهرها، دون النفاذِ إلى ما
العوالمِ  عن  الإنسان  ويعزلُ  البصيرة،  يحجبُ  كجدارٍ صلدٍ  معها  التعاملَ  يُشبه 
العليا التي تنطوي عليها المعاني الإلهيّة. فحين يقف المرء عند حدود الحسّ، 
ينقطع عن الإشارة، ويغيب عنه الخطابُ المستكنّ في الكائنات، فيغدو العالمُ 

عنده صامتًا، جامدًا، خاليًا من الدلالة.

نوافذَ  بوصفها  معها  تعاملٌ  فهو  فحسب،  لا إليها  الأشياء،  عبر  النظرُ  أمّا 
الوجود  من  أرحب  آفاقٍ  على  الروحُ  خلالها  من  تُطلّ  الغيب،  على  مفتوحةً 
فالأشياءُ  للمحسوس.  المتجاوز  العالَم  عن  الفهم  أنوارُ  منها  وتتنزّل  المادّيّ، 
الصانع  أثرُ  يُرى  بها  لا جدران؛  وإشاراتٌ  لا حواجز،  رموزٌ  المنظور  هذا  في 

لا صورةُ المصنوع، وبهديها يُستدلّ على المقصود لا على القالب.

وعليه، يكون السؤالُ هنا:

الأفق،  علينا  يُغلق  صامتًا  جدارًا  بوصفها  الطبيعة  إلى  ننظر  هل 
الخلق؟ في  مقصوده  وفهم  معرفة الله  إلى  بنا  تفضي  شفّافةً  نافذةً  .أم 
فمن جعلها جدارًا، حُجِب عن المعنى، ورأى العالمَ مادةً جامدةً لا رسالةَ فيها؛ 
من  وفهم  والإتقان،  الحكمة  دلالات  وبصيرته  بعقله  أبصر  نافذةً،  جعلها  ومن 

خلالها شيئًا من نظام الخلق ومقصود الصانع.

ل الأخلاق في استخدام أبصارنا، فننظر إلى  إن أدب النظر يُعلِّمنا كيف نُفعِّ
إلى«  »ننظر  أن  من  فبدلًًا  وتوقير.  ر،  وتفكُّ بتأمل،  بل  أو طمع،  العالم لا بشهوةٍ 
آية  »ننظُر عبرها« بوصفها  ينبغي أن  فيه،  م  الطبيعة بوصفها شيئًا نملكه أو نتحكَّ



58

يُغيِّر جذريًّا علاقتنا  الرؤية  في  ل  التحوُّ هذا  وأبقى.  منها  أعظم   هو  ما إلى  تُشير 
بالعالم الطبيعي، من علاقة هيمنة واستغلال إلى علاقة توقير ورعاية.

إلى  استحقاقية  نظرة  فينا   تغرس  ما كثيرًا  الحديثة  الاستهلاكية  الثقافة  إن 
 الذي  الوجود: ماذا يمكن أن تُعطيني الطبيعة؟ ماذا يمكن أن أتعلم منها؟ أو ما
الفضول  أنفسنا فضيلة  في  فنُربِّي  نظرتنا،  توجيه  نُعيد  أن  ينبغي  لكن  إليه؟  تشير 
فعندما  حولنا.  من  الخلق  مظاهر  في  الكامنة  المعاني  إلى  والسعي  التأملي، 
نتأمَّل شجرة، أو نهرًا، أو جبلًًا، فإننا لا نُشاهد أشياء مادية، بل نشهد آياتٍ من 
قة، بدلًًا   الله الخلَّاَّ آيات الله. وهكذا تُصبح الطبيعة نافذةً نُبصر من خلالها قُدرة

من أن تكون جدارًا يحجبنا عن رؤيته.

الطبيعة بوصفها آية
حين يُنظر إلى الطبيعة بعين العِبرة لا بعين الغَفلة، تخرج من حيّز الظواهر 
نهرٍ  وكلُّ  كلُّ شجرةٍ  تنطق  الدلالة؛  بآيات  ناطقًا  ا  حيًّ ا  نصًّ لتغدوَ  المتناثرة  ماديّة 
التصوّر  وفي  الكتاب.  من  موضعها  في  الآية  نُطْقَ  الحال  بلسان  جبلٍ  وكلُّ 
بالألفاظ،  آياتُه  تُتلى  الذي  المسطور  الكتاب  الوحيُ لا يقتصر على  الإسلاميّ، 
في جملته  فالعالَمُ  بالأكوان.  آياتُه  تُتلى  الذي  المنظور  الكتاب  أيضًا  يشمل  بل 
كما  النظر  في  فقهًا  الإنسان  من  يتطلّب  والتدبّر،  للقراءة  مفتوحٌ  إلهيٌّ  خطابٌ 
الكائنات  من  نوعٍ  انقراضَ  فإنّ  هذا،  وعلى  الأثر.  في  فقهًا  المفسّر  من  يتطلّب 
الاعتبار  ميزان  في  هو  بل  فحسب،  البيولوجيّ  التنوّع  في  نقصًا  لا يُعدّ  الحيّة 
انطماسُ آيةٍ من آيات الله في كتاب الوجود، إذ كلُّ كائنٍ -نباتًا كان أو حيوانًا- 
آيةٌ دالّةٌ على حكمة الصانع، شاهدةٌ على عنايته، مبيّنةٌ لسنّته في الخلق والتدبير. 
تُمحى. وإذا  الطبيعة  آيةً من كتاب  فإن  الكائنات،  نوعٌ من هذه  ينقرض  وعندما 
الكتاب  في  آياته  عن  شأنًا  لا تقل  المنظور  الكتاب  في   الله  آياتِ بأن  نؤمن  كنا 



59

المتلو، فإن انقراض نوعٍ من الكائنات الحيَّة قد يُشبه -من حيث المعنى- إزالة 
آيةٍ من القرآن، والعياذ بالله.

ليست  البيئة  حمايةَ  بأن  رنا  ويُذكِّ مكانها،  للطبيعة  يُعيد  ر  التصوُّ وهذا 
مسؤولية ًأخلاقية أو علمية فقط، بل هي أمانة دينية أيضًا، تتعلَّق بحفظ آيات الله 

في الوجود.

يشمل  بل  الكريم،  القرآن  آيات  على  دلالته  في  الآية لا يقتصر  إن مصطلح 
الكامنةَ في الخَلق ذاته، والمملوءة بالمعاني  الكونيةَ، أي العلاماتِ  أيضًا الآياتِ 
هزيم  كانت  سواء  الطبيعية،  العلامات  فإن  الإسلامية،  للرؤية  ووفقًا  الإلهية. 
الرعد، أو سقوط المطر، أو تفتُّح الزهور، ليست ظواهر فيزيائية فحسب، بل هي 
بذاتها  معاني مقصودة  الظواهر  تحمل هذه  وقدرته.  لحكمة الله  مباشرة  تجلِّيات 
بأسره.  الكون  على  المطلقة  وسيادته  التامة  قدرته  عن  وتكشف  قبِل الله،  من 
تفكيك  ينبغي  التي  الظواهر  من  مجموعة  ليس  الإسلامي،  المنظور  في  فالعالم، 
دقيقة  معاني  تحمل  التي  الآيات  من  كاملة  بنيةٌ  وإنما  الطبيعة،  بقوانين  ألغازها 
رَ يُعيد إلى  ولطيفة، تشير بوضوح إلى وجود خالق لا يُشبهه شيء. إن هذا التصوُّ
الظواهر الكونية عمقَها الرمزي والروحي، ويضع العقل البشري في مقام المتدبِّر 
لا المحلِّل، والباحث عن المغزى قبل القانون، وعن الرسالة قبل الوظيفة))).

الإنسان  بين  العلاقة  طبيعة  توضيح  في  يُسهم  والمعاني  الآيات  مفهوم  إن 
والطبيعة. والآيات، في جوهرها، مقصودة للتأويل، إذ يكون المعنى إما صادرًا 

أن  فيه  أكد  الذي  الحداثة،  كتابه إصلاح  في  عبد الرحمن  المعنى عن طه  هذا  وائل حلاق  نقل  	(((
بالكشف عن  لُبسها  ينبغي رفع  التي  الظواهر  الرؤية الإسلامية، »ليس مجموع من  العالم، وفق 
خالق  وجود  على  دالة  ولطيفة،  دقيقة  معاني  تحمل  التي  الآيات  من  مرتّب  نظامٌ  بل  قوانينها، 

لا يشبهه شيء«.
.Wael Hallaq, Reforming Modernity. 108 :انظر 	



60

الكونية، كالرعد،  فالآيات  الإنساني.  الفاعل  قبِل  مُستحدثًا من  أو  الخالق،  عن 
فيها   الله  أودعها بذاتها،  مقصودة  إلهية  معاني  تحمل  النبات،  ونموِّ  والمطر، 
وأفعاله،  الإنسان  صنائع  أما  وربوبيته.  وحكمته،  قدرته،  على  دلائل  لتكون 
فقد تحمل معانيَ مقصودة وغير مقصودة على حدٍّ سواء. وهذا يُبرز محدودية 
النهائي  التأويل  بأن  رنا  ويُذكِّ المطلق،  الإلهي  بالعلم  مقارنةً  الإنسانية  الفاعلية 
تعامل الإنسان  فإن  إلى الله وحده. ومن هنا،  إلى الإنسان، بل  للطبيعة لا يعود 
أو  للسيطرة  عاءٍ  لا بادِّ بالغاية،  ووعيٍ  بتواضعٍ  يتم  أن  يجب  الخلق  مظاهر  مع 

الكمال. 

الخالق  إلى حكمة  وتُشير  بالحقّ  تنطق  التي  الإلهيّة  الآيات  وعلى خلافِ 
الوجود، يُدخل  فإنّ الإنسان، بوصفه صانعًا ومؤثّرًا في  فيه،  على وجهٍ لا لبس 
في مصنوعاته ومعموله معانيَ من عنده، قد تكون منسجمةً مع المقصد الإلهيّ 
كانت عن وعيٍ  وإن  البشريّةُ،  فالأفعالُ  عنه.  وتنحرف  تُخالفه  وقد  الخلق،  في 
بها  لا تُحاط  ودلالاتٍ  مقصودةٍ،  غير  آثارٍ  على   تنطوي  ما كثيرًا  فإنها  وإرادةٍ، 

قصدًا، فينشأ عن فعلٍ محدودٍ معنىً يتجاوز حدودَ قصدِ فاعله.

الإنسان  بين  العلاقة  طبيعةَ  والمعنى  الآية  مفهومُ  يبيّن  المنظور،  هذا  ومن 
في  منصوبةً  أو  الوحي  نصوص  في  منزَّلةً  كانت  سواء  الآيات،  إذ  والطبيعة؛ 
ل، ويُستخرج منها المرادُ بحسب نوعها: مظاهر الكون، إنما وُجدت لتُفهَم وتُؤوَّ

دلالاتٌ  النبات-  ونموّ  والمطر  -كالرعد  الكون  في  آياتِ الله  فإنّ  	●
الإنسان  آثار  أمّا  وقدرته،  وحكمته  علم الله  إلى  تُشير  بذاتها،  مقصودةٌ 
وصنائعه، فدلالتُها عارضةٌ مكتسَبة؛ قد تكون مقصودةً بالنيّة، وقد تظهر 
محدوديّةُ  تتجلّى  وههنا  الابتداء.  في  لم تُحسب  نتائجَ  بوصفها  لاحقًا 
الفاعليّة الإنسانيّة أمام الإحاطة الإلهيّة التامّة، فيُدرِك العاقلُ أنّ المعنى 



61

النهائيّ للوجود والطبيعة مردودٌ إلى الله وحده، فهو الذي يُعطي للأشياء 
قيمتَها ومغزاها.

يتعيّن على الإنسان أن يتعامل مع العالم بروحِ التواضع والتأمّل، مستشعرًا 
فهو،  وتكليفٍ.  أمانةٍ  مقامُ  بل  واستبدادٍ،  هيمنةٍ  مقامَ  ليس  الكون  في  مقامه  أنّ 
المعاني  تلك  فإنّ  وإبداعاته،  أفعاله  على  المعنى  إضفاء  على  القدرةَ  أوُتي  وإن 
فكثيرًا  الأعلى.  الإلهيّ  القصد  مع  انسجمت  إذا  إلا  مشروعيتها  لا تكتسب 
محسوبةٍ،  غير  نتائجَ  إلى  وتُفضي  الأولى،  نيّاتهِا  البشريّةُ  الأفعالُ   تتجاوز  ما
يتحوّل  لئلّّا  والتوجيه،  والتقويم  الفهم  في  إلى الله  يرجع  أن  عليه  لزامًا  فيُصبح 

من خليفةٍ مأمورٍ بالإصلاح إلى فاعلٍ مفسدٍ باسم الصنعة والعلم.

ا، بل  إن الرؤية الإسلامية للكون لا تنظر إلى الطبيعة بوصفها مخلوقًا ماديًّ
تتعامل معها أيضًا كأنها كتاب إلهي، ومرآةٌ للصفات الربانية، ينبغي قراءتها بتأمل 
حكمة الله،  تعكس  إلهية  مرآة  هي  المنظور  هذا  في  فالطبيعة  معرفي.  وفضول 
ورحمته، وقدرته، وإبداعه، وتدلُّ عليه عبر آياتٍ متراكبة المعاني، تتجاوز حدود 
الوجود الحسي، وتشير إلى حقائق عليا عن الخالق جلَّ وعلا. وبهذا المعنى، 
ل الطبيعة مزيجًا من الرمز والحقيقة، وتقاوم الاختزال المادي الذي نجده  تُشكِّ
مظهر  إنها  الميكانيكية.  النيوتونية  الرؤية  في  كما  للكون  الآلية  التفسيرات  في 
الإلهي  الحضور  لتجلي  موضعًا  ويكون  وصفاته،  أفعال الله  فيه  تتجلَّى  إلهي، 
الإسلام  يرى  نفسه،  الوقت  وفي  وحده.  لا بالبصر  القلب  ببصيرة  لها  يتأمَّ لمن 
الإنسان  ودور  الإنسان.  يد  في  أُودعِت  أمانة  فهي  للتأمل،  مجالًًا  الطبيعة  في 
وصيانتها،  البيئة،  رعاية  في  عميق  أخلاقي  واجب  عليه  يُفرض  خليفة  بوصفه 
والتعامل معها بما ينسجم مع القصد الإلهي. وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا 

التكليف في قوله تعالى:



62

البقرة: ]سورة  خَليِفَةٗ﴾  رۡضِ 
َ
ٱلأۡ فيِ  جَاعِلٞ  إنِيِّ  للِۡمَلَٰٓئكَِةِ  رَبُّكَ  قَالَ  .﴿وَإِذۡ 

الآية 30[.

بالعالم  العناية  عن  مسؤولًًا  ليكون  الخلافة،  دورُ  بالإنسان  أُنيطَ  فقد 
الطبيعي وتعميره، لا من موقع السيطرةِ المطلقة، بل من موقع الفاعل المُخيّر 
عه الله. فالله تعالى هو السبب الأول المطلق في الخلق، أما   شرَّ ضمن حدود ما
الإنسان، فهو فاعل ثانوي، سببٌ من الأسباب، يعمل وفق إطارٍ إلهي، ويؤدي 
دورًا مقيدًا بأمانة الخلافة والعبودية. لفهم هذا المعنى على نحوٍ عميق، لا بدَّ 
من الاعتراف بأن الله سبحانه وتعالى هو الخالق المطلق و»السبب الأول« لكل 
والوجود  والمادة،  الحياة،  مُبدئ  وهو  العدم،  من  يخلق  فالله  الوجود.   في  ما
نحوٍ  على  لكن  صانع،  فهو  الإنسان،  أما  مُعين.  أو  سابقٍ  إلى  حاجة  بلا  ذاته، 
 يفعله الإنسان  ثانوي وتبَعي، لا يملك القدرة على الإيجاد من العدم. فكل ما
التي  الطبيعية  القوانين  إطار  يتم ضمن  إنما  المادة،  في  تشكيلٍ  أو  تحويلٍ  من 
التسلسل  أهمية  تظهر  وهنا  قبل.  من   الله  مواد خلقها وباستخدام   الله،  أوجدها
 ،)ex nihilo( »السببي في العقيدة الإسلامية: فعل الله في الخلق » من لا شيء
بشروط  محدود  وهو  الموجود،  مع  التفاعل  على  قائم  فهو  الإنسان،  فعل  أما 
هذا  إدراك  إن  يتجاوزها.  أن  لا يملك  التي  الإلهية  السنن  وبحدود  المادة، 
الوحيد  الخالق  مكانة الله  خ  يُرسِّ النسبية  والصنعة  المطلق  الخلق  بين  التفاوت 
وهذا  مستقلًًا.  لا خالقًا  فًا،  مكلَّ فاعلًًا  بكونه  الإنسان  دور  د  ويُحدِّ للوجود، 
الإنسان  لدور  دقيق  أخلاقي  لفهمٍ  ويؤسس  الوجودي،  التواضع  ق  يعمِّ الفهم 

في الكون.

والتهذيب  الأخلاقي  السلوك  في  عميقة  دروسًا  الطبيعة  خصالُ  لنا  تُقدم 
الطبيعة  في  فإن  تعالى،  صفات الله  الكونية  الآيات  تعكس  ومثلما  النفسي. 
الرحمة، والعطاء، والتواضع، والصبر، وهي  د معاني  تُجسِّ ذاتها فضائل عملية 



63

الرومي  الدين  جلال  عبَّر  وقد  بها.  الاقتداء  على  الإنسان  يُحثُّ  التي  الخصال 
من  مستلهمًا  بديع،  شعري  بأسلوبٍ  والأخلاق  الطبيعة  بين  الصلة  هذه  عن 
د المعاني الأخلاقية التي ينبغي أن يتحلَّى بها  مظاهر الطبيعة صورًا رمزية تُجسِّ

الإنسان. ويقول:

كُن كالنَّهرْ في الجودِ والعطفِ الجميلْ
حمةِ والنَّورِ النَّزيلْ كالشَّمسِ في الرَّ
يالي في سَتْرِ عيبِ المُذنبِينْ كُنْ كاللَّ
كالميّتِ، اغضبْ دونَ بطشٍ أو حَنينْ
كينْ كُنْ كالأرَضْ، تَحيا بتَواضُعِ السَّ
كالبحرِ، صَبُورًا، واسعَ القلبِ الأمينْ
 تَبدو أو ابدُ كما أنتَ تَكُونْ كُنْ ما
كونْ فالصدقُ زادُ الرّوحِ في دربِ السُّ

ر الإنسان بالمعاني الإلهية التي  ا، يُذكِّ ا حيًّ وبهذا تصبح الطبيعة مرجعًا أخلاقيًّ
تعامله  متأملًًا، متخلّقًا، ومتواضعًا في  أن يكون  الخلق، ويحثُّه على  تتجلَّى في 
 1273م/672هـ(،  )ت. الرومي  الدين  إلى جلال  بالنسبة  حوله.  من  الكون  مع 
فإن الطبيعةَ مدرسةٌ لمن ينظر إليها بنظر العبرة. فثمة دروسٌ كامنة في مظاهرها، 
لا يُدركها إلا من تأملها ببصيرة القلب. فكما أن النهر يجري بلا انقطاع ويُغدق 
إلى  نسعى  أن  لنا  ينبغي  لا ينضب،  كرمٍ  في  متجليًا  يلقاه،  من  كل  على  العطاء 
على  والدفء  النور  تنشر  الشمس  أن  وكما  مقابل.  انتظار  دون  والبذل  العطاء 
بلُطف  الناس برحمة وعدل، وننير حياتهم  نُعاملِ  أن  تمييز، علينا  الجميع دون 
القول وصدق العاطفة. وكما أن الليل، بدوره، يستر العيوب ويوفِّر السكينة، نحن 
مطالبون أن نصون كرامة الآخرين، ونستر زلاتهم، وألا نكون كاشفي عورات 
أن  فعلينا  والرغبات،  للنزاعات  ا  الموت يضع حدًّ أن  نقائص. وكما  ناشري  أو 



64

نضبط الغضب ونُروض النفس، ونبتعد عن العنف والانفعال، فلا نكون أسرى 
يهم بتواضع  للنزوات ولا عبيدًا للغضب. وكما أن الأرض تحمل الجميع وتغذِّ
نتَّصف  أن  لنا  ينبغي  الحياة؛ كذلك  لكنها أصل  الأقدام  تعالٍ، وهي تحت  دون 
 يُلقى  ما يحتوي كل  الذي  البحر،  أما  أفعالنا وأخلاقنا.  في  والسكينة  بالتواضع 
على  والانفتاح  التسامح  فيعلِّمنا  غريب؛  ومن  طيبٍ  من  وملحٍ،  من عذبٍ  فيه، 

تعددية التجارب والرؤى، ويحثُّنا على قبول الآخر بما فيه من اختلاف.
البُعد،  أحادية  ليست  المعاني  أن  ندرك  والدلالات  الآيات  دراسة  في 
قد  التي  الممكنة  الدلالات  ع  تنوُّ التعددية  هذه  وتعكس  المراتب.  متعددة  بل 
عن  ناتجة  أو  الخالق  من  مقصودة  كانت  سواء  الطبيعية،  العلامات  تحملها 
ر، وكل  التأويل البشري. فالعلامة قد تؤدي وظيفة الرمز، أو الأيقونة، أو المؤشِّ

نمط من هذه الأنماط يُنتج طريقةً مغايرة في تمثيل المعنى وفهمه.
وعند التأمّل في حقيقة العلامات وما تُحيل إليه من المعاني، يتبيّن أنّ هذه 
ولا  المجرّد،  الوجود  جهة  لا على  الذهنيّ،  الوجود  حيّز  في  مندرجة  المعاني 
على وجه المادّة المحسوسة، بل هي حقائق قائمة في الوعي والإدراك العقليّ، 
لها ثبوتٌ معتبرٌ في نطاق العلم والتصوّر، كما يكون للمعقول ثبوتُه في الذهن 

وإن لم يكن له قيامٌ في الخارج.
وكلُّ علامةٍ تؤدّي وظيفةَ الاسم، إذ هي واسطةٌ بين اللفظ والمعنى، والرسم 
والمدلول، تعمل عملَ التمثيل اللغويّ أو الرمزيّ الذي يربط العالَم الخارجيَّ 
الإدراك  بين  يصل  معرفيّ  جسرٌ  فهي  النفس.  في  القائمة  الداخليّة  بالمفاهيم 
 يُدرَك بالبصر  الحسّيّ والفهم العقليّ التأويليّ، وبه تتكامل عمليّةُ المعرفة بين ما

وما يُعقَل بالبصيرة.
إلى  الظاهر  ومن  المعقول،  إلى  المحسوس  من  انتقالٍ  آلاتُ  فالعلاماتُ 
تُتيح له أن يَفهم الموجودات  الباطن، وبها يتقوّم تفاعلُ الإنسان مع الكون، إذ 



65

بين  الارتباط  وجهَ  بها  فيستبين  الأشكال،  يُحصي  لا من  الدلالة  يقرأ  من  فهمَ 
التجربة والإدراك، وبين الوجود والمعنى.

الطبيعة بوصفها كتابًا
»الطبيعة  صورة  تبرز  الطبيعة،  لفهم  اللافتة  الاستعارية  الصور  بين  من 
ا يدعونا إلى قراءته  بوصفها كتابًا«، بوصفها مصدرًا للحكمة الإلهية ووحيًا كونيًّ
وتأويل علاماته. هذه الاستعارة ذات جذور تاريخية عميقة، تمتد إلى الفلسفة 
في  ا  مركزيًّ تجد حضورًا  كما  المسيحي،  الفكر  في  وتتجلى  القديمة،  اليونانية 
غرار  على  الطبيعة،  أن  يفترض  الطبيعة«  »كتاب  مفهوم  إن  الإسلامي.  التراث 
لا تُطل  معرفية  نافذة  للإنسان  وتوفِّر  بالمعنى،  مشحونة  المقدسة،  النصوص 
على العالم الفيزيائي فحسب، بل تكشف أيضًا حقائق ميتافيزيقية عميقة. تُعدُّ 
مع خلقه،  الخالق  من خلاله  يتواصل  ا  رمزيًّ ر، وسيطًا  التصوُّ هذا  في  الطبيعة، 
كونها  على  لا تقتصر  فالطبيعة  ووحدانيته.  وقدرته،  حكمته،  عن  لهم  كاشفًا 
بالبصر  قراءته  إلى  نُدعَى  الآيات،  من  مفتوحٌ  نصٌ  بل  فيها،  نعيش  مادية  بيئة 

والبصيرة معًا.

ر هذا المجاز عبر الزمن، واتخذ تجليَّات متعددة في تقاليد فكرية  لقد تطوَّ
يُنظر إلى »كتاب  ودينية متنوعة. ففي الرؤية المسيحية، على سبيل المثال، كان 
الطبيعة« بوصفه قرينًا للكتاب المقدس، يعمل بالتوازي معه في إظهار الحقائق 
وموارد  ملاحق  التعليمية  للكتب  المرافقة  الكُتيِّبات  تُقدم  كما  تمامًا  الإلهية. 
موازٍ  مرجع  أنه  على  الطبيعة  كتاب  فُهم  فقد  الأساسية،  المفاهيم  تُعزِّز  إضافية 
بعبارة  المنزلة.  للنصوص  التلقي  ويُثري  الفهم  ق  يُعمِّ الإلهية،  بالعلامات  غنيٌّ 
أخرى، إن الطبيعة لا تُختزل في كونها بيئة مادية تحيط بالإنسان، بل هي واقع 
ميتافيزيقي قائم بجواره، يُشاركه الوجود، ويُضيء له معاني الخلق والتوحيد.



66

إن الفصلَ بين الكتابين -الوحي الإلهي والطبيعة- قد أفضى إلى أزمة بيئية 
ل بدايةً  غيرِ مسبوقة، نشهد تجلياتهِا الكارثيةَ في زماننا هذا. لقد نشأ هذا التحوُّ
الثقافات  تلك  تبنَّته  أو  ثقافات أخرى،  فُرض لاحقًا على  ثم  الغربي،  الفكر  في 
ق الانفصال الكوني بين الإنسان والعالم الطبيعي. وفي  بطرق مختلفة، مما عمَّ
انتقلت  وكيف  ل،  التحوُّ هذا  لمسار  موجزًا  عرضًا  م  أُقدِّ أن  أودّ  السياق،  هذا 
شفرة  أصبحت  أن  إلى  لاهوتي،  إطارٍ  في  يُفهم  ا  إلهيًّ رمزًا  كونها  من  الطبيعة 
صامتة لا تُقرأ إلا من خلال قوانين رياضية مجردة. سأبدأ هذه الرحلة الفكرية 
الثورة  إلى  ثم  الوسيط،  المسيحي  بالعصر  القديمة، مرورًا  اليونانية  الفلسفة  من 
العلمية وما حملته من انزياح معرفي، وصولًًا إلى البيان البابوي للبابا فرنسيس 
 انقطع بين الإنسان  ل محاولة معاصرة لإعادة وصل ما في عام 2015 الذي يُشكِّ

والبيئة، وبين الروح والطبيعة.

إن التقاليد الدينية في اليونان وروما القديمة، رغم طابعها الشِّركي، كانت 
زاخرةً بالرمزية الكونية، ويتجلى ذلك في المقاربات والبيئية التي منحت حقوقًا 
البيئية  والنُظم  الحيوانات  ذلك  في  بما  الطبيعية،  الكيانات  لجميع  أخلاقية 
المختلفة. ورغم أن مفهوم الطبيعة بوصفها »كتابًا« لم يكن حاضرًا صراحةً في 
ا في إدراج  ى دورًا مركزيًّ نصوصهم، فإن التقليد الفلسفي لأفلاطون وأرسطو أدَّ
الإنسان ضمن شبكة وجودية مترابطة مع العالم الطبيعي. ففي الفلسفة اليونانية 
س الرمزية العميقة في إضفاء القداسة على الظواهر الطبيعية،  القديمة، يمكن تلمُّ
إلى  كالسحاب والرعد، بل في إسناد حيوانات معيَّنة، ومناطق جغرافية كاملة، 
آلهة متعددة. أما عند أفلاطون، فإن نظرية المثل تعني أن العالم الحسي بأسره، 
بما فيه من كائنات، مرتبط بعالم أعلى من الصور المثالية الخالدة، غير المتغيِّرة، 
ا لما هو موجود. هذا الارتباط يُفيد بأن الطبيعة تشارك  ل أصلًًا حقيقيًّ والتي تُشكِّ
ا  المُثل، وبالتالي تحمل نفسًا تربطها بتلك الصور، وتُظهر ترابطًا كونيًّ في عالم 



67

دقيقًا بين جميع الموجودات. بعبارة أخرى، رأى أفلاطون العالم على أنه كائن 
الإنسان  على  لا تعتمد  ذاتيةً  قيمةً  ويحمل  أصلها،  في  مترابطة  وحدته  د،  موحَّ
الأفلاطونية  المدرسة  في  أما  الكوني.  الكلِّ  إلى  انتمائها  تَصدر عن  بل  وحده، 
ر  المحدثة، وعلى وجه الخصوص عند أفلوطين، فقد تطورت هذه الفكرة لتُعبِّ
والوعي.  العقل  في  مشاركةً  أيضًا  تعني  »النفس«  في  المشاركة  هذه  أن  عن 
يشمل  بل  الإنسان،  على  حكرًا  لم يكن  للوعي  مصدرًا  بوصفه  الكلي  فالعقل 
أثر  ناطقًا، لا مادةً صامتة))). ويُمكن رؤية  ا  الكون حيًّ  يجعل  الكائنات، ما سائر 
المحدثة،  بالأفلاطونية  المتأثرين  المسيحيين  ر في ممارسات بعض  التصوُّ هذا 
 1226م(، الذي خَطبَ في الطيور، بوصفها  مثل القديس فرنسيس الأسيزي )ت.
والتقدير))).  الخطاب  والوعي، وتستحق  الروح  في  الإنسان  تشترك مع  كائنات 
الثيورجيا  تحليل  في  ذلك  من  أبعد  إلى  ذهبوا  المحدثين  الأفلاطونيين  إن  بل 
للطبيعة«، ووُجّهت  الطقسية   »العبادة  بـ  تكون  ما أشبه  الإلهية(، وهي  )الحكمة 
بأنها حاضرة في كل شيء،  اعتقدوا  التي  الكائنات الإلهية  لتفعيل الاتصال مع 
معرفي  لإطارٍ  الأفلاطونية  المدرسة  فلاسفة  أسس  وبهذا،  بالوجود.  وممتزجة 
بعضًا  بعضها  لا مع  الوجود  مراتب  في  الكائنات  فيه جميع  تترابط  ووجودي، 

فحسب، بل مع المطلق الإلهي أيضًا.

العقل الإلهي بدرجات متفاوتة، مما يشير إلى  الكائنات تشارك في  بأن جميع  أفلوطين  يجادل  	(((
وجود وعي كوني شامل يسري في الطبيعة بأسرها. ويعكس هذا الطرح إيمانه بترابط الوجود، 
الإنسان وحده  والوعي هي الأخرى، وليس  العقل  في  تشترك  البشرية  الكائنات غير  أن  بمعنى 
بوصفه  العالم  ترى  التي  الأفلاطونية  للرؤية  امتدادًا  التصوّر  هذا  ويُعد  الملكة.  هذه  يمتلك  من 
من  الكائن  قرب  بحسب  الكلي  العقل  في  المشاركة  مراتب  فيه  تتوزّع  المعنى،  من  حيًّا  نسيجًا 
 The Enneads, trans. Stephen MacKenna ( London: Faber and Faber الإلهي.  الأصل 

Limited, 1917), 111, 239

(2)	 Fioretti di San Francesco, The Little Flowers of St. Francis (London: Kegan Paul 

Trench Trubner and Company Limited, 1905).



68

 يتجلَّى  حملت الحقبةُ الوسيطة الإرث اليوناني في إعلائه لشأن الطبيعة، ما
بوضوح في نمط الحياة السائد آنذاك. فعلى سبيل المثال، لم تكن الموسوعات 
بل  الحاضر،  عصرنا  في  الحال  هو  كما  الأبجدي  الترتيب  وفق  تُنظَّم  المعرفية 
أولاها  التي  والرهبة  الدهشة  يعكس  مما  الوجودية،  أهميتها  وفق  تُرتَّب  كانت 
بأعلى  تبدأ  الموسوعات  تلك  كانت  ومكانتها.  للطبيعة  الوسيطيون  الكُتَّاب 
الكائنات مرتبةً وأشدها كمالًًا -أي الله تعالى- ثم تنتقل نزولًًا في سلسلة الوجود 
الحيوانات،  ثم  البشر،  ثم  بالملائكة،  مرورًا   )Great Chain of Being( الكبرى 
ا يُعلي من مراتب  ا هرميًّ فالنباتات، وأخيرًا المعادن. وهذا الترتيب يُظهر فهمًا كونيًّ
الموجودات بحسب قربها من الكمال الإلهي. ونظرًا إلى كون الإنسان جزءًا من 
الطبيعة وليس مفصولًًا عنها، بدأ الكتَّاب في العصور الوسطى بشخصنة الطبيعة 
وعلاقتها  دورها  لفهم  عليها،  بشرية  صفات  إضفاء  أي   ،)Personification(
بوصفها  الإنسان  على  الطبيعة  تأثير  كيفية  ر  ولتصوُّ أوضح،  نحوٍ  على  بالإنسان 
وثيقًا  ارتباطًا  للطبيعة  الرمزية  الشخصنة  هذه  ارتبط  وقد  وموجهًا.  فاعلًًا  كيانًا 
بمدرسة كاتدرائية شارتر في القرن الثاني عشر، التي تأثَّرت بالتقاليد الأفلاطونية 
المعرفة  بين  التكاملية  العلاقة  فهم  إلى  فكري ملموس  بجهدٍ  المحدثة، وسعت 
لقد ركز  المقدس.  الكتاب  المستقاة من  الوحييَّة  الطبيعة والمعرفة  المستقاة من 
الهمُّ المعرفي في ذلك العصر على الجمع بين العقل والتجربة، والنص والتأمل، 
بوصفه  الكون  تأويل  فيها  يُعاد  للعالم،  دة  موحَّ رؤية  في  واللاهوت،  والطبيعة 

ا مشبعًا بالمعنى، لا كيانًا صامتًا خاضعًا للتحليل فقط. كيانًا حيًّ

ترجمة  الثالث عشر، مع  القرن  التصاعد خلال  في  بدأت  التوتراتِ  أن  إلا 
في  الطبيعيون  والفلاسفة  اللاهوتيون  كان  فقد  اللاتينية.  إلى  أرسطو  أعمال 
واضح  تأكيدٍ  من  فيها  لمِا  الأفلاطونية،  الفلسفة  إلى  يميلون  السابقة  القرون 
عنصرًا  أدخلت  فقد  الأرسطية،  الفلسفة  أما  الطبيعة.  تدبير  في  دور الله  على 



69

هة لنموه  ا داخل الكائنات الطبيعية، إذ رأت أن لكل كائن قوة داخلية موجِّ حتميًّ
الأقل،  على  أو  الخلق،  عملية  في  الإلهي  الفعل  مركزية  من  قلَّل  مما  وتطوره، 
فصله عن التفاصيل الدقيقة لحركة الطبيعة. وهنا بدأت القراءة الرمزية للطبيعة 
إليه  تستند  كانت  الذي  والنصي  اللاهوتي  الإطار  عن  التدريجي  الانفصال  في 
الأطروحات  بعض  باريس  أسقف  أدان  التطورات،  هذه  أعقاب  وفي  سابقًا. 
»الهرطقية« المنسوبة إلى الأرسطية، مما أدى إلى إعادة ضبط العلاقة بين العلم 
إلى  ما،  حدٍّ  إلى  الطبيعيون،  والفلاسفة  اللاهوتيون  توصل  فقد  واللاهوت. 
ش  يُنكر ذلك أو يُهمَّ توافق مفاده أن أسرار الطبيعة يمكن اكتشافها، شريطة ألا 
يبرز  الوسيطة،  الحقبة  في  البارزة  الشخصيات  ومن  تعالى.  لله  ق  الخلَّاَّ الفعل 
بالطبيعة،   يُربط  ما غالبًا  الذي   ،)1226  )ت. الأسيزي  فرنسيس  القديس  اسم 
اشتهر  بل  فحسب،  للبشر  واعظًا  فرنسيس  يكن  فلم  بالحيوانات.  وخصوصًا 
رها بواجبها في تسبيح الخالق الذي كساها بالريش  أيضًا بأنه خاطب الطيور وذكَّ
إليها كما لو كانت عاقلة مدركة، قادرة على الفهم  ورزقها الغذاء. وقد تحدث 
قًا عليه، بل  والتجاوب. كان فرنسيس يرى نفسه أخًا للكون بأسره، لا كائنًا متفوِّ
بلدته على  الميلاد يحثُّ سكان  ليلة  في  منظومةٍ كونية واحدة. وكان  جزءًا من 
ويُنسب  الاحتفال.  في  البشر  الطيور  تشارك  حتى  الطرقات  على  الحبوب  نثر 
 The Canticle of the( المخلوقات«  »أنشودة  الشهيرة  القصيدة  نظم  أيضًا  إليه 
الأدب  في  الشعرية  النصوص  أقدم  من  وهي  حياته،  أواخر  في   )Creatures

الإيطالي. تدعو هذه الأنشودة جميع الكائنات -من إنسانٍ وحيوانٍ ونباتٍ، بل 
وحتى الشمس والقمر والرياح والماء- إلى تسبيح الخالق وتمجيده، في وحدةٍ 
عبّر  خلالها،  ومن  أسمائه.  وتمجيد   الله  عبادة في  الجميع  فيها  يشترك  كونيةٍ 
الأسيزي عن رؤيةٍ توحيديةٍ كونيةٍ تجعل من الطبيعة كتابًا مفتوحًا ينطق بعظمة 
الخالق، وعن محبةٍ روحيةٍ تتجاوز حدود المادة إلى أفق التسبيح والمعنى.



70

ومن غير المستغرَب أن يُعلَن فرنسيس الأسيزي عام 1979 القدّيسَ الحامي 
وثيقٍ  ارتباطٍ  من  به  عُرف  لما   ،)Patron Saint of Ecologists( البيئة  لعلماء 
النظر  الخطأ  من  فسيكون  ذلك،  ومع  إليها.  بالانتماء  عميقٍ  وشعورٍ  بالطبيعة 
لم تكن  إذ  فحسب؛  المادّيّ  البيئيّ  الحرص  زاوية  من  بالخليقة  اهتمامه  إلى 
محبّته للمخلوقات ناشئةً عن استغراقٍ في الطبيعة، بل عن محبّته للخالق الذي 
أبدعها. فالعلاقة بينه وبين العالم علاقةٌ روحيّةٌ مشبعةٌ بالتقديس، لا ماديّةٌ قائمةٌ 
 الله  إرادة عن  تعبّر  حيةٌ  آيةٌ  كلَّه  الكون  بأنّ  إيمانًا  تعكس  فحسب،  الرعاية  على 
 Sophia–Maria: A Holistic في الخلق، كما وصفها توماس شيفلينغر في كتابه
بالمادة،  الروح  وصل  تُعيد  للخلق  شموليةٌ  رؤيةٌ  بأنها   Vision of Creation

والعقل بالمحبة، والطبيعة بالمعنى الإلهيّ.)))

مع  خطورة  أكثر  شيء  إلى  الوسيط  العصر  في  للطبيعة  الرؤية  لت  تحوَّ لقد 
بقيادة  السابع عشر،  القرن  العلمية في  الثورة  المبكرة. فقد جاءت  الحداثة  حلول 
مجالات  مختلف  في  الطبيعة  فهم  في  ا  جذريًّ تحولًًا  لتُحدث  بيكون،  فرانسيس 
ل الباب أمام أشكال جديدة من الاستغلال الإنساني  المعرفة. وقد فتح هذا التحوُّ
على  فاعلة  قوة حية  منها  تجعل  كانت  التي  المعاني  عنها  نُزعت  أن  بعد  للطبيعة، 
بـ»تَشْييءِ  ل بما أصبح يُعرف لاحقًا  التحوُّ الفكري. وقد تمثَّل هذا  التاريخ  امتداد 
وهما  التجريبية،  الفلسفة  مع صعود  تزامنًا  آلة،  أنها  على  معها  والتعامل  الطبيعة« 
 )uniplex( البعد  أحادية  اختزالية  مقاربة  لظهور  الطريق  دتا  مهَّ اللتان  القوتان 
لواقع  اعتبار  أي  دون  الجزيئية،  مكوناتها  أدق  إلى  تفكيكها  على  تقوم  للطبيعة، 
فتشْييء  ا.  كليًّ ا  معنى وجوديًّ عليه  الكون ويضفي  أجزاء  بين  يربط  وجودي شامل 
اء تعمل وفق نظام من التروس المتشابكة،  الطبيعة يعني النظرَ إليها بوصفها آلة صمَّ

(1)	 Thomas Schipflinger, Sophia–Maria: A Holistic Vision of Creation (York Beach, 

ME: Red Wheel/Weiser, 1998), 432.



71

دقيقة  ميكروسكوبية  تفاعلات  من  بل  حكمة،  أو  غاية  من  نابعة  ليست  وحركتها 
التجريبية  الآلية  النظرةُ  هذه  أصبحت  حتى  طويل  وقتٌ  يمرَّ  ولم  الجزيئات.  بين 
من  يتمّ  الطبيعة  مع  التعامل  صار  إذ  العلمية،  الثورة  عليه  قامت  الذي  الأساس 
بالطبيعة  تلاعبٌ  أنه  على  يُفهم  التجريب  وأصبح  المحض.  التجريب  خلال 
بواسطة أدوات وتقنيات من صنع الإنسان، بغرض فهم آلياتها الداخلية. وهكذا، 
العلاقة  وسعت  التأملية-الرمزية،  بالعلاقة  الوظيفية-التحليلية  العلاقة  استُبدلت 

الوظيفية-التحليلية إلى السيطرة والفهم لا إلى الارتباط والاعتبار.

واستعارية  رمزية  قراءة  مضى  فيما  يُقرأ  كان  الذي  الطبيعة،  كتاب  ل  وتحوَّ
ميكانيكية  قوانين  خلال  من  وتحليله  تفكيكه  ينبغي  موضوع  إلى  التأمل،  عبر 
ا،  تجريبيًّ مشروعًا  المطاف،  نهاية  في  الطبيعة،  وأصبحت  بعناية.  ومرتبة  خفيَّة 
للوصول  بنيتها  في  تُفتِّش  البشري،  والتلاعب  للتجريب  خاضعة  علمية  ولعبةً 
م بها والسيطرة عليها. ولم تعد الطبيعة كتابًا موحًى  يتيح التحكُّ إلى فهمٍ شاملٍ 
تُفكَّ شفرته، لا ليُفهم  أن  ينتظر  إلى كائن صامت  لت  بل تحوَّ تأمله،  به ويجب 

بوصفه آية، وإنما ليُستغل بوصفه مادة.

تَبِعها  وما  الحديثة،  العلميّة  الثورةُ  أفرزتها  التي  المتلاحقة  التداعياتِ  وإثرَ 
بالعالم، تعالت  بيئيّةٍ متكرّرةٍ كشفت خللًًا عميقًا في علاقة الإنسان  من أزماتٍ 
منها.  الطبيعة وموقعنا  إلى  نظرنا  لطريقة  إلى مراجعةٍ جذريةٍ  الداعيةُ  الأصواتُ 
غير أنّه قد تبيّن، بعد تأمّلٍ وتراكمٍ للتجربة، أنّ المسألة ليست قضيّةً بيئيّةً معزولةً 
الأبعاد،  متعدّدةُ  مركّبةٌ  أزمةٌ  بل هي  التنظيم فحسب،  أو  بالتقنية  يمكن علاجها 

تتشابك فيها الروحيّاتُ بالأخلاقيّات، والاجتماعُ بالبيئة، والعقلُ بالقيم.

التي  البابويّة  الرسالة  في   يكون  ما أوضحَ  الجديد  الوعي  هذا  تجلّى  وقد 
وهو  حًا،  مُسبَّ كُنْ  )أي   Laudato Sì بعنوان  2015م  سنة  فرنسيس  البابا  أصدرها 



72

ا  كنسيًّ نداءً  الوثيقةُ  هذه  وتُعَدّ  الأسيزي(.  فرنسيس  القدّيس  أنشودة  من  اقتباسٌ 
وبيتَه  الإنسان  كيان  تمسّ  التي  الشاملة  الأزمة  إلى مواجهة هذه  وإنسانيًّا جامعًا 

المشترك.

وفي هذه الرسالة، يستنهض البابا ضميرَ الإنسانيّة داعيًا إلى التكاتف لحماية 
شكوى.  بلا  وتحتمل  مقابل  بلا  تعطي  وأختٌ،  أمٌّ  بأنها  وصفها  التي  الأرض 
تقنيّةً  بيئيّةً« تستدعي حلولًًا  العالم لا باعتباره »مشكلةً  النظر إلى  كما يدعو إلى 
بالتأمّل والخشوع قبل أن  يُقرأ  فيه إلى عباده،  يتكلّم الله  عارضةً، بل كتابًا مهيبًا 
يُعالَج بالتدبير والتخطيط؛ إذ إنّ الإصلاح الحقّ يبدأ بتصحيح الرؤية قبل تقويم 
العمل، وبإحياء الإحساس بقداسة الخلق قبل السعي إلى استثمار الطبيعة.

الفكر  في  الطبيعة«  »كتاب  لمفهوم  الموجزة  التاريخية  المراجعةَ  هذه  إن 
الغربي تُبرز بوضوح المكانة العميقة للطبيعة في تأمُّل الآيات الإلهية، وفي فهم 
أن  الشخصي  الصعيد  على  ويُسعدني  شامل.  كوني  منظور  من  الإلهي  الوحي 
ر  التصوُّ إحياء  إلى   ،Laudato Sì رسالته  من خلال  يسعى،  فرنسيس  البابا  أرى 
عظمته.  عن  ث  ويُحدِّ خالقها  إلى  يُشير  ا  معنويًّ كتابًا  بوصفها  للطبيعة  التقليدي 
في  ترى  التي  الإسلامية،  الرؤية  مع  واضحًا  انسجامًا  يُنسجم  التوجه  وهذا 
الطبيعة كتابًا صامتًا من آيات الله غير اللفظية، يُدعى الإنسان إلى قراءته بالتدبُّر 

ر، تمامًا كما يُدعى إلى تدبُّر الكتاب المُنزل. والتفكُّ

من المنظور الإسلامي، يُنظر إلى الطبيعة والقرآن الكريم على أنهما كتابان 
أحدهما  فهم  أن  بمعنى  الآخر  أحدهما  ل  ويكمِّ الآيات.  من  متكاملان  إلهيان 
لا يستقيم دون الآخر، بل إن كلًّاًّ منهما يوجّه نظر القارئ إلى الآخر، في علاقة 
فالقرآن  بالعكس.  والعكس  اللفظية،  الآية  من  الكونية  الآية  فيها  ى  تتغذَّ دائرية 
الكريم زاخر بالآيات التي تتحدث عن مظاهر الطبيعة: من حيوانات، ونباتات، 



73

كتاب  أنه  على  م  لا يُقدَّ القرآن  فإن  هنا،  ومن  ومناخية.  كونية  وظواهر  وجبال، 
منغلق على ذاته يُغرق القارئ في داخله، بل على العكس من ذلك، يدفع ببصيرة 
القارئ إلى خارج ذاته، ليشاهد في العالم تجلِّيات الجمال الإلهي، وآثار القدرة 
والعلم والمحبة والرحمة والكرم. وهكذا، يصبح التدبُّر في القرآن مدخلًًا إلى 
تفاعل  في  للقرآن،  أعمق  فهم  إلى  الكون طريقًا  في  والتأمل  الكون،  في  التأمل 

لا ينفصل بين الوحي المتلو والوحي المنظور.

ٍ الطبيعة كائنٌ حيٌّ واع
الطبيعة  هل  مهم:  وجودي  سؤالٌ  يبرز  للطبيعة،  المتعددة  الدلالات  من 
هذه  أثارت  لقد  وانفعال؟  وشعور  إدراك  تضمها  التي  للكائنات  هل  واعية؟ 
مجالات  في  لا سيما  المعاصر،  الفكر  أوساط  في  واسعًا  نقاشًا  الأسئلة 
رات  التصوُّ هذه  تتجاوز  القرآنية  الرؤية  أن  إلا  الوعي.  وعلوم  والفلسفة  البيئة 
الطبيعة  عناصر  إلى  والذاكرة  والمشاعر  والكلام  الفاعلية  إسناد  عبر  التقليدية، 
ر أن الحياة والوعي لا يقتصران على الإنسان،  وموجوداتها. فالقرآن الكريم يُقرِّ
 في الوجود يُسبِّح بحمد خالقه، وإن  بل يشملان جميع عناصر الخليقة. فكل ما

كان الإنسان لا يدرك كيفيات هذا التسبيح. يقول تعالى:

]سورة  تسَۡبيِحَهُمۡ﴾  تَفۡقَهُونَ  َّا  ل وَلَكِٰن  بِحَمۡدِهۦِ  يسَُبّحُِ  َّا  إلِ شَيۡءٍ  مِّن  ﴿وَإِن 
الإسراء: الآية 44[.

رۡضِ﴾ ]سورة الحديد: الآية 1[
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلأۡ ِ مَا فيِ ٱلسَّ ﴿سَبَّحَ لِِلَّهَّ

ناطقٌ  كلَّه حيٌّ  الكون  أنّ  على  بدلالةٍ ظاهرةٍ  تدلّّان  الكريمتان  الآيتان  هاتان 
بل  أعيانًا صمّاء،  خامدةً ولا  ليست جماداتٍ  الطبيعةِ  مظاهرَ  وأنّ  بوجود خالقه، 
عن  أصواتُها  خفيَتْ  وإن  لجلالهِ،  خاضعاتٌ  بمعبودهِا،  عارفاتٌ  مسبّحاتٌ  هي 



74

علماء  من  المحقّقون  أجمع  وقد  مداركه.  وضيقِ  إدراكه  لقصورِ  الإنسان  سمعِ 
الإسلام على أنّ هذه النصوص ليست من قبيل المجازِ ولا التمثيلِ البلاغيّ، بل 
وغير  عاقلٍ  من  الوجود،   في  ما كلّ  أنّ  تُثبِت  الأمر،  نفسِ  في  مقرّرةٌ  حقائقُ  هي 
على  حقيقيّةً،  مشاركةً  وتسبيحه   الله  عبادةِ في  يشارك  وجامد،  حيٍّ  ومن  عاقل، 
وجهٍ يليقُ بحاله ومقامه، ضمن نظامٍ كونيٍّ محكمٍ جعله الله تعالى جندًا من جنودِ 
تسبيحه وطاعتِه. وانطلاقًا من استدلالٍ أصوليٍّ منطقيٍّ مأخوذٍ من هذه النصوص، 
ذكرٌ  هو  إذ  وشعورٍ،  وحياةٍ  إدراكٍ  عن  إلاّ  لا يصدر  فعلٌ  التسبيحَ  أنّ  الأئمّة  قرّر 
من  قدرٌ  له  مسبِّحٍ  كلّ  أنّ  على  ذلك  فدلّ  طبيعة.  عن  لا اضطرابٌ  قصدٍ،  عن 
الوعي يناسب مرتبته في الوجود. وقد أشار إلى هذا المعنى الإمامُ عبد الوهّاب 
فيِ  سَمَوَٰاتٖ  سَبۡعَ  تعالى: ﴿فَقَضَىهُٰنَّ  قوله  على  تعليقه  في  1565م(  )ت  الشعرانيّ 
مۡرَهَا﴾ ]سورة فصّلت: 12[ »كلُّ شيءٍ في الوجود حيٌّ 

َ
وۡحَىٰ فيِ كُلِّ سَمَاءٍٓ أ

َ
يوَۡمَينِۡ وَأ

 الُله فيها  حٌ بحمدِ الله؛ وذلك لأنَّ الأركانَ وشُعاعاتِ كواكبِها بما أودعَ ناطقٌ مسبِّ
 فيها على  ما المولَّداتِ  منَ  تُعطي في كلِّ الأشخاصِ كلِّ نوعٍ  والرّوحِ  العقلِ  منَ 
 الُله لديها،  التعيينِ من معدنٍ ونباتٍ وحيوانٍ وجنٍّ وملكٍ. وذلك لعلمِها بما أودعَ
فمن لا كشفَ له يرى أنَّ ذلك كلَّه من سريانهِا في حركاتهِا لإيجادِ هذه الأمور«.)))

عدم  لا يعني  الكائنات  لتسبيح  البشر  إدراك  عدم  أن  على  دوا  شدَّ وقد 
حدوثه، بل يؤكد قصور الحواس الإنسانية عن تلقي خطاب الكائنات الأخرى. 
طَائٓعِِينَ﴾  تيَۡنَا 

َ
أ والأرض: ﴿قَالتََآ  السماوات  لسان  على  تعالى  يقول الله  فعندما 

]سورة فصلت: 11[، فهذا يدلّ دلالة قاطعة على وعيها، واستجابتها، ومشاركتها 
الطبيعة لا بوصفها  العلماء مع  يتعامل  تنفيذ الأمر الإلهي. وبذلك،  الواعية في 
كتلة مادية صامتة، بل بأنها عالم حيٌّ نابض بالحضور، والطاعة، والتسبيح.

عبد الوهاب الشعراني، لواقح الأنوار القدسية، الجزء 2، )بيروت: دار الكتب العلمية، 2016م(،  	(((
ص 176.



75

بالغ  تأويلًًا   1883م/1300هـ(  )ت. الجزائري  عبد القادر  الأمير  م  ويقدِّ
تسَۡبيِحَهُمۡ﴾  تَفۡقَهُونَ  َّا  ل وَلَكِٰن  بِحَمۡدِهۦِ  يسَُبّحُِ  َّا  إلِ شَيۡءٍ  مِّن  للآية: ﴿وَإِن  العمق 
لكلمة  الدقيقة  اللغوية  الدلالة  إلى  النظر  يلفت  إنه  إذ   ،]44 الإسراء:  ]سورة 
بلا  المخلوقات  تشمل جميع  يجعلها  مما  الدلالة،  نكرة ومتسعة  فهي  »شيء«: 
استثناء. ويرى أن كل مخلوقٍ يُسبِّح الله لا بدَّ أن يكون موصوفًا بالعلم والقدرة 
التعبير. وانطلاقًا من هذا الأساس، يقدم تحليلًًا قائمًا على مفهوم مراتب  على 

الوجود، فيقول:

الوجود  مراتب  مرتبة من  أي  اسم موجود في   يُطلق عليه  ما »كل 
ا،  ا أو خياليًّ -سواء أكان وجودًا خارجيًّا محسوسًا، أو وجودًا ذهنيًّ
الموجودات  جميع  شاملًًا  كتابيًّا،  وجودًا  أو  ا،  لفظيًّ وجودًا  أو 
الحسية والمعنوية- فإنه متَّصف بصفات كالحياة، والعلم، والقدرة، 
هذه  ذلك لأن  وغيرها.  والكلام،  والبصر،  والسمع،  والإرادة، 
ا بحقيقة الوجود نفسه«))). الصفات والأحوال مرتبطة جوهريًّ

ما،  بدرجة  وواعٍ  حيٌّ  هو  موجود  شيء  كل  فإن  ر،  التصوُّ هذا  على  وبناءً 
ا  حقيقيًّ فاعلًًا  بوصفه  الكوني  التسبيح  في  ويُسهم  الوجودية،  مرتبته  بحسب 
ضمن منظومة الوجود، لا كيانًا صامتًا أو »شيئًا« عديم الوعي. وانطلاقًا من هذا 
نوعًا  تمتلك  بلا حياة  أو  تُعدُّ ظاهريًّا جمادات  التي  الموجودات  فإن  المنظور، 
العلماء  من  عدد  قام  وقد  تعالى.  تسبيح الله  من  نها  يُمكِّ الإدراك  أو  الوعي  من 
ببناء استدلال منطقي يدعم هذا الفهم استنادًا إلى الآية القرآنية: ﴿وَإِن مِّن شَيۡءٍ 
َّا تَفۡقَهُونَ تسَۡبيِحَهُمۡ﴾ ]سورة الإسراء: الآية 44[. َّا يسَُبّحُِ بِحَمۡدِهۦِ وَلَكِٰن ل إلِ

من  العالية  المطالب  الرازي،  الدين  فخر  12؛  )1911م(، ص  المواقف،  الجزائري،  القادر  عبد  	(((
العلم الإلهي، الجزء 7، )بيروت: دار الكتاب العربي، 1987م(، ص 336–335.



76

ويتمثل هذا الاستدلال في الصورة التالية:

مة الأولى: المقدِّ
كل شيء في الكون يسبِّح ويحمد الله.

مة الثانية: المقدِّ
التسبيح والحمد يفترضان وجود الحياة والوعي.

النتيجة:
إذًا، كل شيء في الكون حيّ وواعٍ بنحوٍ ما.

الحياة  بطابع  متصف  بأسره  الوجودَ  أنَّ  الاستدلال  هذا  من  ويُستفاد 
تفاوت  على  الأشياء  جواهر  في  ساريةٌ  والوعي  الإدراكِ  آثارَ  إنّ  إذ  والشعور، 

مراتبها، دلالةً على انطباع الصفات الإلهية في مظاهر الخلق.
نفيًا  ليس  حياة«  »بلا  أو  »جماد«  إنها  الأشياء  بعض  في  فقولُنا  هذا،  وعلى 
الروح  من  فيها  أُودعِ  لما  المحدود  إدراكنا  عن  نفيٌ  ولكنَّه  ذاتها،  في  للحياة 
جهة  لا من  الإنساني  النظر  جهة  من  الحقيقة  في  الجمود  إنّ  إذ  والمعنى؛ 
الواقع الوجودي، فالقصورُ في الأداة لا يستلزم القصورَ في المدلول. ومن ثمّ 
آثارُ  خفيت  وإن  الوجود،  من  بمرتبتها  يليق  نحوٍ  على  حيّةٌ  كلّها  فالمخلوقات 

تلك الحياة عن الحسّ الظاهر.
أنّ الشمسَ  إليه طائفةٌ من المحققين، من   ذهب  وقد عضّد هذا التصوّرَ ما
وظائفَ  من  بها  أُنيط  لما  مدبِّرةٌ  عاقلةٌ  الحال،  بلسان  ناطقةٌ  كائناتٌ  والكواكبَ 
المعنى، تتحرك  باطنةُ  الكون، فهي أجرامٌ ظاهرةُ الصورة،  إلهيّةٍ في حفظ نظام 
بأمرٍ وتقوم بوظيفةٍ، لا على سبيل الطبيعة العمياء، بل على مقتضى الأمر الإلهيّ 

الذي أُوحي إليها:
مۡرَهَا﴾ ]سورة فصّلت: 12[.

َ
وۡحَىٰ فيِ كُلِّ سَمَاءٍٓ أ

َ
﴿وَأ



77

كائنٍ،  كلُّ  إذ  ووحدتَه؛  الخلقِ  ترابطَ  تُظهرُ  التراتبيّةُ  الوجوديّةُ  البُنيةُ  وهذه 
شاملٍ،  نظامٍ  في  منتظمةٍ  واحدةٍ  لحكمةٍ  تجلٍّ  هو  إنما  ا،  أرضيًّ أو  كان  ا  سماويًّ
يقوم على الترابط والتكامل والانقياد المقصود، بحيثُ لا يختلُّ جزءٌ من أجزاء 
انتظام  في  فكان  إليه.  ل  وُكِّ الذي  التسخير  مقتضى  عن  بانحرافه  إلا  الوجود 
واتصال  الإتقان،  وتمام  التدبير،  على وحدة  بيّنٌ  برهانٌ  النحو  هذا  على  الكون 

الخلق بالخالق على وجه العبودية والتسبيح.

الطبيعة بوصفها كائنًا فاعلًًا
تملك  تبكي؟ هل  أن  الشجرة  ر؟ هل تستطيع  تتذكَّ أن  هل يمكن للصخرة 
الطبيعي،  للعالم  مدهشة  رؤية  الكريم  القرآن  يقدم  الفعل؟  على  قدرةً  الطبيعة 
ر المادي السائد الذي يفترض أن الفاعلية مقصورة على الكائنات  تُناقض التصوُّ
أي  فاعلية،  يمتلك  الوجود   في  ما كل  إن  القرآني،  المنظور  فمن  فقط.  العاقلة 
في  من  له  يسبِّح  أن الله  القرآني  النص  في  ورد  فقد  والتأثير.  الفعل  على  قدرةً 
السماوات والأرض. بل إن الصخور، والأشجار، والنجوم، والرعد، والجبال، 
الفعل،  على  قادرة  كائنات  بكونها  تُوصَف  جميعها  والأرض  والسموات، 
جمادات  أنها  على  ر  لا تُصوِّ إنها  والذكر.  والشهادة،  والتواصل،  والكلام، 
وتؤدي  الكوني،  التسبيح  منظومة  في  بوعي  تُشارك  حقيقية  أطراف  بل  صامتة، 
الفاعلية بوصفها خاصيَّة وجودية  أدوارها ضمن سياق إلهي شامل، تتجلَّى فيه 

لا تقتصر على الإنسان وحده.

الزلزلة: ]سورة  خۡبَارَهَا﴾ 
َ
أ ثُ  تُحَدِّ ﴿يوَۡمَئذِٖ  الآية:  في  تعالى  قوله  ر  .يُصوِّ

أفعال  على  بشهادتها  تُدلي  القيامة،  يوم  ناطقة  شاهدة  الأرضَ  بأن   ،]4 الآية 
وفي  بإذن الله.  ل  تُفعَّ ذاتية  وفاعلية  ذاكرة  امتلاكها  على  يدلُّ  مما  البشر، 
تعالى: يقول  إذ  بليغة،  الكونية بصورة  الفاعلية  القرآن هذه  د  يُجسِّ .موضع آخر، 



78

مۡسُ وَٱلقَۡمَرُ وَٱلنُّجُومُ  رۡضِ وَٱلشَّ
َ
مَوَٰتِٰ وَمَن فيِ ٱلأۡ َ يسَۡجُدُ لهَُۥ مَن فيِ ٱلسَّ نَّ ٱللَّهَّ

َ
لمَۡ ترََ أ

َ
﴿أ

يُدرج  إذ   ،]18 الآية  الحج:  ]سورة  ٱلنَّاسِ﴾  مِّنَ  وَكَثيِرٞ  وَابُّٓ  وَٱلدَّ جَرُ  وَٱلشَّ وَٱلجِۡبَالُ 
السجود ضمن أفعال الكائنات جميعًا، أكانت بشرًا أو غير بشر، عاقلة أو غير عاقلة، 
مادية أو معنوية. بل يتجاوز القرآن ذلك إلى تصوير الظلال نفسها على أنها تشارك 
رۡضِ 

َ
مَوَٰتِٰ وَٱلأۡ ِ يسَۡجُدُ مَن فيِ ٱلسَّ في هذا السجود الكوني، كما في قوله تعالى: ﴿وَلِِلَّهَّ

الظلّ  ر  يُصوَّ إذ   ،]15  الآية الرعد:  ]سورة  وَٱلۡأٓصَالِ﴾  بٱِلغُۡدُوِّ  وَظِلَلُٰهُم  وَكَرۡهٗا  طَوعۡٗا 
المادية تلاشيًا ورهافة- بوصفه فاعلًًا مشاركًا في منظومة  الظواهر  أكثر  -وهو من 
السجود والخضوع لأمر الله. إن هذه الآيات تُدلِّل بوضوح على أن جميع عناصر 
والخضوع  التسبيح  حركة  في  تُسهم   ، الظلِّ كوجود  ها  وأخفَّ ها  أدقَّ حتى  الخلق، 

الكوني، مما يُثبِّت الرؤية القرآنية للطبيعة بوصفها كائنًا واعيًا، فاعلًًا، عابدًا.

ووعيها،  الطبيعة  بفاعلية  تُقرُّ  التي  القرآنية  الآيات  جانب  إلى  ويضاف 
أحاديثُ نبوية عديدة تؤكد هذه الحقيقة وتعزِّزها من الناحية الروحية والتجريبية. 
كان  فقد  للنبي صلى الله عليه وسلم.  الشجرة   ورد عن حنين جذع  ما الروايات  هذه  أشهر  ومن 
النبي صلى الله عليه وسلم يخطب الجمعة قائمًا إلى جانب جذع نخلة في المسجد. فلما صُنع 
له المنبر، وبدأ يخطب عليه، ابتعد عن الجذع، فما كان من الجذع إلا أن أخذ 
يصدر صوتًا يشبه حنين الإبل، حتى نزل النبي صلى الله عليه وسلم من على المنبر، وضم الجذع 
وانتشرت طرقها  الصحابة،  الحادثة جمعٌ من  إليه، حتى سكن. وقد شهد هذه 
ا على وجود إدراك وعاطفة  ، مما يجعلها تأكيدًا جليًّ

في كتب الرواية الحديثية)))

و)3583(  جابر،  من حديث   )918( البخاري  عند  الصحابة،  من  عدد  الروايات عن  من  عددا  انظر  	(((
)2272( من  أنس بن مالك، وعند أحمد  )3627( من حديث  الترمذي  ابن عمر، وعند  من حديث 
.حديث ابن عباس وغيرهم، وقال ابن كثير في البداية والنهاية 125 :6 »باب حنين الجذع شوقاً إلى
تفيد  متعددة  بطرق  الصحابة،  من  جماعة  حديث  من  ورد  وقد  فراقه.  من  وشفقاً  رسول الله صلى الله عليه وسلم، 

القطع عند أئمة هذا الشأن وفرسان هذا الميدان«. ثم ذكر روايات ثمانية من الصحابة.



79

للنبي  حنينه  عن  ر  عبَّ الجذع  فهذا  »جمادات«.  ها  نُعدُّ التي  الموجودات  لدى 
ناتج  وجداني  وانفعال  خاص  وعي  على   يدلُّ  ما الحيوان،  بكاء  يشبه  بصوتٍ 
للعادة  خرقًا  بوصفها  لا تُفهم  الحادثة  هذه  إن  النبي صلى الله عليه وسلم.  عن  الانفصال  عن 
ةً  حيَّ بل  ميتة،  ولا  جامدةً  ليست  جميعًا  الكائناتِ  أن  إلى  تُشير  بل  فحسب، 
وأحاديث  الكريم  القرآن  من  نستخلصه  الذي  المنظور  إن  بحمد الله.  تسبح 
رسول الله صلى الله عليه وسلم يُفضي بنا إلى القول بأن الأشياء المادية تملك فاعلية، وعاطفة، 

وذاكرة، ولغةً للتواصل. وتُشير هذه الآيات والروايات إلى النتائج الآتية:

هناك تواصل دائم بين الله سبحانه وتعالى وجميع مخلوقاته. 	●

الكائنات تملك معرفةً بالله، وتدرك عظمته. 	●

ر بها عن تسبيحها وشكرها لله. تمتلك الكائنات لغة تعبِّ 	●

لها ذاكرة تحفظ بها أثر القرب والوصال. 	●

ولها مشاعر، كالحب والحزن، تظهر في مواقف الفقد والبعد. 	●

تدلُّ هذه الصفات مجتمعةً على أن الكائنات ليست جامدةً ولا صامتة، بل 
حيَّة في معناها الجوهري، تُظهر دلائل الحياة والوعي والإحساس. إن الطبيعة 
واعية، حيَّة، ناطقة بلغتها الخاصة -وهذا جوهر الرؤية القرآنية النبوية للطبيعة- 
التي تُعاكس التصورات المادية الاختزالية، وتُعيد الاعتبار للوجود بوصفه كائنًا 
الحيوية  العلامات  علم  في  إكسكول  فون  ياكوب  نظر  وجهة  تُضفي  روح.  ذا 
بيئاتها  الحيَّة مع  الكائنات  لتفاعل  ا على فهمنا  ا غنيًّ بُعدًا إضافيًّ  )biosemiotics(

بوصفها كائنات فاعلة.

يقدم إكسكول مفهومَيْ »العالَم الذاتي« )self-world( و»العالَم الإدراكي« 
)perceptual world( لتفسير كيفية تفاعل الكائنات الحيَّة مع محيطها. فكل كائن 



80

، بحسب إكسكول، يعيش ضمن »عالم ذاتي«، وهو مجال إدراكي خاص،  حيٍّ
بكونه  العالم  هذا  ويتميَّز  الداخلية.  وحالته  الذاتية  الحسية  تجاربه  وفق  ل  يتشكَّ
ا وفريدًا لكل كائن، إذ إنه يعكس الكيفية التي يدرك بها العالم الخارجي  شخصيًّ
الخارجية  البيئة  فهو  الإدراكي«،  »العالم  أما  بيانات حسية.  من   يصله  ما ر  ويُفسِّ
رها  يُفسِّ التي  الحسيَّة  المنبِّهات  أي منظومة من  الحواس،  تُدرَك عن طريق  كما 
د إكسكول أن جميع الكائنات الحيَّة  الكائن بوصفها علامات ذات معنى. ويؤكِّ
تتعرف إلى المحيط وتتفاعل معه من خلال إدراكها للعلامات. فهذه العلامات 
في  تُؤثِّر  نشطة  عناصر  هي  بل  فقط،  الحواس  تُسجلها  سلبية  مدخلات  ليست 
والبيئة،  الكائن  بين  التفاعل  فإن  وهكذا،  البيئة.  مع  التفاعل  ه  وتُوجِّ السلوك، 
ينطوي على وعي  تأويلي دلالي،  بل  ميكانيكيًّا صرفًا،  ليس  إكسكول،  بحسب 

ذاتي وإدراك مميَّز، حتى لدى أبسط الكائنات))).

يتفاعل  التي  الأساسية  الوسيلة  العلامات  تُعدُّ  المفاهيمي،  الإطار  هذا  في 
الكائن الحي بواسطتها مع عالمه الإدراكي. فاستجابة كل كائن لهذه العلامات 
يُنتج نمط تفاعل فريد يعكس حالته الداخلية  ل وفق »عالَمه الذاتي«، مما  تتشكَّ
وقدراته الحسيَّة الخاصة. فعلى سبيل المثال، حين تدرك نحلة العسل الأزهار، 
فعال  تفسير  هو  لها  إدراكها  إن  بل   ، فعالة«،  »غير  ليست  لها  ملاحظتها  فإن 
المعطيات بوصفها علامات  بتأويل نشط لتلك  إنها تقوم  إذ  للألوان والروائح، 
خاضعة  بل  عامة،  أو  آلية  ليست  الاستجابة  هذه  إن  الرحيق.  مصادر  على  دالَّة 
ه الإدراك داخل كل كائن، مما يجعل العلاقة بين الكائن  لتركيب الحواس وتوجِّ

(1)	 Jakob von Uexküll, A Stroll Through the Worlds of Animals and Men: A Picture 

Book of Invisible Worlds, in Instinctive Behavior: The Development of a Modern 

Concept, ed. and trans. Claire H. Schiller (New York: International Universities 

Press, 1957), 5-13.



81

بالذات والبيئة  انعكاس بسيط، بل علاقة دلالية مشروطة  وعالمه ليست علاقة 
في آن واحد. إن الطبيعة، بوصفها حيَّة وواعية وفاعلة، ليست موردًا يُستَغل أو 
 تكون  ما وأقرب  ية،  ومُغذِّ راعية  قوة  بل  الأنانية،  الإنسان  لمآرب  يُخضع  كيانًا 
الطبيعة  قيمة  تُقلِّص  التي  المادية  الرؤى  مع  يتعارض  المنظور  وهذا  الأمِّ.  إلى 
منافع  أو  اقتصادية  مه من مكاسب  تُقدِّ بما  قيمتها  نفعية، وتقيس  ها وسيلة  وتعدُّ
تتجاوز  التي  للطبيعة،  الذاتية  القيمة  الاختزالية  المقاربات  وتُغفل هذه  وظيفية. 

كل وظيفة مادية.

ا الطبيعة بوصفها أمًّ
معها،  الوجودية  العلاقة  تشكيل  يُعيد  ا  أمًّ بوصفها  الطبيعة  إلى  النظر  إن 
ا يقوم على الرعاية والتعاطف والاحترام. وقد رُوي  ا وروحيًّ ويفتح أفقًا أخلاقيًّ
عن النبي صلى الله عليه وسلم هذا المعنى بصورة بلاغية بديعة في قوله: »تحفظوا من الأرض؛ 
به«)))  إلا وهي مخبرة  أو شرًا  أحد عامل عليها خيرًا  ليس من  وإنه  أمكم؛  فإنها 

كبار  أحد  راهويه  إسحق بن  قول  الباب  وفي  وفيه ضعف،   65/5 معجمه  في  الطبراني  أخرجه  	(((
55[، نقله  نُعِيدُكُمْ{ ]سورة طه:  تَعَالَى }مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا   ُ نَا قَالَ اللَّهَّ رْضُ ‌أُمُّ علماء السلف: ‌الْْأَ
الخليلي في الإرشاد 3/910، ولابن القيم نص بديع في كتابه »مفتاح دار السعادة« 2/90 يقول 
فيه: »ولما اقتضت حكمته تبارك وتعالى أن جعل من الأرض: السهل والوعر والجبال والرمل، 
 خلق له، وكانت الأرض بهذه المثابة لزم من ذلك أن  لينتفع بكل ذلك في وجهه ويحصل منه ما
صارت كالأم التي تحمل في بطنها أنواع الأولاد من كل صنف ثم تخرج إلى الناس والحيوان 
منها.  ما خرج  إليها  يرد  ثم  بدونه،  وإما  بعلمهم  إما  تخرجه،  أن  ربها  فيه  لها   أذن  ما ذلك  من 
فكانت  بطنها،  في  استودعتهم  ماتوا  فإذا  ظهرها،  على   داموا  ما للأحياء  كفاتاً  سبحانه  وجعلها 
كفاتاً لهم، تضمهم على ظهرها أحياء وفي بطنها أمواتا، فإذا كان يوم الوقت المعلوم وقد أثقلها 
أن تضع حملها وتخرج  إليها ربها وفاطرها  المخاض أوحى  الولادة ودنو  الحمل وحان وقت 
 استودعتني، وتخرج كنوزها بإذنه  أثقالها فتخرج الناس من بطنها إلى ظهرها وتقول: رب هذا ما

تعالى ثم تحدث أخبارها وتشهد على بنيها بما عملوا على ظهرها من خير وشر«.



82

يؤكد  بل  فحسب،  والأرض  الإنسان  بين  العلاقة  أهمية  لا يُبرز  الخبر  فهذا 
وتُؤوي،  ي  وتغذِّ الحياة  تمنح  كالأمِّ،  فالأرض  تجاهها.  الأخلاقية  مسؤوليتنا 
وهي في الوقت نفسه شاهدة على أفعالنا، تحفظ أثر الخير والشر، لتذكّرنا بأن 

الخلافة في الأرض تكليف وأمانة، لا مجرّد امتياز. 

الطبيعي،  بالعالم  علاقتنا  في  النظر  إعادة  إلى  يدعونا  التصور  هذا  إن 
غير  عطاء  هو  بل  مصلحية،  أو  تبادلية  معانٍ  على  لا تنطوي  الأمِّ  مع  فالعلاقة 
مشروط، ينبع من الحب والمسؤولية الفطرية. وبالمثل، ينبغي ألا تكون علاقتنا 
 يعود   يُمكننا استخراجه من موارد، أو ما بالطبيعة علاقة استغلال، تُبنى على ما
علينا بالنفع المادي فقط. بل يجب أن تعكس هذه العلاقة روح الشكر والتقدير 
الطبيعة  ترعانا  كما  تمامًا  والرعاية،  الحماية  أمانة  فيها  د  تتجسَّ وأن  والاحترام، 

ينا وتمنحنا أسباب الحياة.  وتُغذِّ

رَ يُعيدنا إلى أخلاقيات العناية والارتباط، ويُخرجنا من منطق  إن هذا التصوُّ
هذا  يُمثِّل  كما  الوجودية.  والمشاركة  الانسجام  منطق  إلى  والسيطرة  الهيمنة 
المطلق  السيد  الإنسان  من  تجعل  التي  الإنسان،  مركزية  لرؤية  تحديًا  المنظور 
ا له حقوق وقيمة ذاتية،  على الطبيعة. فحين ننظر إلى الأرض بوصفها كائنًا حيًّ
فإننا نُستدعى إلى أن نكون خلفاء وأمناء، أوكلت إلينا رعاية الخليقة. وكما أن 
واجبًا  يحمل  الإنسان  فكذلك  بها،  والعناية  ه  أمِّ ببرِّ  ا  وأخلاقيًّ ملزَم شرعًا  الابن 
الواجب  وهذا  توازنها.  ويرعى  ويصونها،  يحفظها،  أن  الأرض:  تجاه  ا  أخلاقيًّ
يشمل الاستخدام الرشيد للموارد الطبيعية، وحماية الأنظمة البيئية، وضمان أن 

ترث الأجيال القادمة عالمًا قادرًا على احتضان الحياة واستمرارها.

يتطلّب  إنه  إذ  المستدامة؛  البيئية  التطبيقات  يتجاوز  الخلافة  مفهوم  لكن 
الحيَّة.  الكائنات  بين جميع  للترابط  التواضع، وإدراكًا عميقًا  يقوم على  سلوكًا 



83

إنه دعوة إلى تغيير جذري في علاقتنا بالبيئة، للانتقال من منطق الاستغلال إلى 
لا يقتصر  فالأرض  الوجودية.  النظرة  إلى  النفعية  النظرة  ومن  التبجيل،  منطق 
التعامل معها بوصفها موردًا يُستثمر، بل أمانة حيَّة تستوجب الرعاية، والاحترام، 
ب  والامتنان، لا لمصلحتنا وحدنا، بل لمصلحة كل الخلق، وكفعل عبادة وتقرُّ

إلى الخالق جلَّ وعلا.

الطبيعة بوصفها أمانة
في التراث الإسلاميّ، يُعدّ مفهوم الأمانة أصلًًا راسخًا في بناء العلاقة بين 
الإنسان والعالَم الطبيعيّ، إذ الأرضُ وما عليها ليست ملِكًا للإنسان، بل وديعةٌ 
وراعٍ  لا مالكٌ،  مستخلفٌ  فالإنسانُ  وعلا.  جلّ  خالقها  قبِل  من  عليها  استُؤمنِ 
لا متسلّطٌ، بُعث ليُقيم العدل في الخلق، لا ليُفسد نظامه بالتجاوز والعدوان.

وهذا المفهومُ في جوهره تكليفٌ إلهيٌّ مقرونٌ بالمساءلة، فالمسؤوليةُ تجاه 
بل هي واجبٌ شرعيٌّ  الحديثة،  النُّظم  بعض  في  أدبيّةً محضةً كما  ليست  البيئة 
يُحاسَب عليه العبدُ يوم القيامة؛ إذ إنّ الأمانة في هذا السياق تتضمّن حفظَ حقِّ 
الخلق مع خالقهم. ولذلك، أثبت الشرعُ للكائناتِ حقوقًا معتبرةً على الإنسان، 
لا من باب المجاز، بل من مقتضى عدل الله في الخلق، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم:

من  الجَلْحاءِ  للشاةِ  يُقتصَّ  حتى  القيامةِ،  يومَ  أهلِها  إلى  الحقوقَ  نَّ  »لَتُؤَدُّ
الشاةِ القَرناءِ«)))

وأنّ  الكائنات،  جميع  تشمل  الإلهيةَ  العدالةَ  أنّ  في  أصلٌ  الحديث  فهذا 
، من المظالم التي  الاعتداءَ على الحيوان، أو ترويعَه، أو قتلَه بغير سببٍ شرعيٍّ

هريرة رضي الله  أبي  من حديث   )7363( وابن حبان   )7204( وأحمد   )2420( الترمذي  أخرجه  	(((
عنه مرفوعا عن النبي صلى الله عليه وسلم.



84

للهو والتسلية، إذ هو عبثٌ  يُسأل عنها الإنسان. ومن هنا جاء النهيُ عن الصيدِ 
عن  النهيُ  ورد  كما  المكرّم،  معناها  من  الحياةَ  ويُجرّد  الرحمة،  مقصدَ  يناقض 
قطع الشجر عبثًا، أو إفساد الأرض بغير ضرورة، لأنّ ذلك خروجٌ عن مقتضى 

الأمانة والاستخلاف.

وسنن  الفقه  أبواب  في  دقيقًا  ا  تشريعيًّ تنظيمًا  العلاقة  هذه  الإسلامُ  نظّم  وقد 
النبيّ صلى الله عليه وسلم، فجعل للماءِ أحكامًا في الاستعمال، وللحيوان آدابًا في المعاملة، وللنبات 
ا في الرعاية، كلٌّ بحسب مصلحته ووظيفته في نظام الخلق. فالمعرفةُ البيئيّة في  حقًّ
ل  تُفعَّ التكليف،  على  سٌ  مؤسَّ علمٌ عمليٌّ  بل  مجرّدًا،  ا  فلسفيًّ تصوّرًا  ليست  الإسلام 
على  القائم  الربّانيّ  إطاره  إلى  الوجودُ  ليُعادَ  والمجتمع،  الفرد  سلوك  في  أحكامُه 
الرحمة، والتوازن، والتزكية؛ ذلك الإطار الذي يجعل الطبيعةَ مجالًًا للعبادة قبل أن 

تكون مَورِدًا للانتفاع، ويجعل رعايةَ الخلق فرعًا من شكر الخالق.

استعادة معنى الطبيعة
اقتصادية  أو  ماديةً  أزماتٍ  ليست  اليوم  نشهدها  التي  البيئيةَ  الأزماتِ  إن 
الطبيعي.  العالم  عن  عميق  وروحي  أخلاقي  انفصالٍ  نتيجة  هي  بل  فحسب، 
دت الطبيعة بوصفها موردًا للاستغلال، لم يقتصر الضرر على البيئة،  فعندما حُدِّ
الطبيعة  كانت  التي  الكبرى  الحقائق  عن  وتاه  المعنى،  بوصلة  الإنسان  فقد  بل 
تجربة  وإلى  القداسة،  منزوع  عالم  إلى  الانفصال  هذا  أفضى  لقد  إليها.  تُحيله 
ذلك،  ومع  منه.  ا  حيًّ جزءًا  يومًا  كانت  أن  بعد  الخلق  عن  غربة  تزداد  إنسانية 
تجمع لأجسام  عن  كناية  ليست  الطبيعة  فإن  الفصل،  هذا  في  استعرضنا  وكما 
المعيشية، بل هي منظومة عميقة من الآيات  الحاجات  أو وسيلة لإشباع  مادية 
الاكتشاف  إعادة  إلى  تدعونا  والروح،  والغائية  بالمعنى  مشبعة  والدلالات، 

والتواصل مع الحضور الإلهي فيها.



85

وجودية  ضرورةً  بل  فحسب،  فكرية  مهمةً  ليست  الطبيعة  معنى  استعادةَ  إن 
مقامه  إلى  الإنسان  وإعادة  علامة،  لكونه  للعالم  الاعتبار  ردِّ  إلى  تسعى  وروحية، 
الفهم  هذا  وإن  الكوني.  التسبيح  لنداء  ومُستجيبًا  وشاهدًا  خليفة  بوصفه  الحقيقي 
أممٌ  تبنَّتها  راسخة  لرؤية حضارية  امتداد  بل  معاصرًا،  اكتشافًا  ليس  للطبيعة  العميق 
ومجتمعات على امتداد التاريخ، كانت تنظر إلى الطبيعة بوصفها كتابًا وآيةً وأمانةً. 
وفي هذا الإطار، لا تُعدُّ الطبيعة موضوعًا للرصد والملاحظة فقط، بل ميدانًا للتفاعل 
ورعايةً  خلافةً  الإنسان  إلى  أُوكلت  من الله،  أمانة  فالطبيعة  والروحي.  الأخلاقي 
الاستدامة  أو  البيئي  الحفاظ  حدود  عند  لا تتوقّف  المسؤولية  وهذه  ومسؤوليةً. 
موقع  من  والانتقال  حولنا،  من  للعالم  رؤيتنا  تشكيل  إعادة  منا  تتطلّب  بل  التقنية، 
مكتوب  إلهي  ونص  كتاب،  فالطبيعة  و»المتأمِّل«.  »الراعي«  موقع  إلى  »المُسيطر« 
بلغة العلامات. ولا تدعونا إلى النظر إليها، بل إلى النظر من خلالها، وإلى من كتبها 

ر والهداية والتسبيح. وأبدعها، وإلى الواحد الأحد الذي جعلها وسيلةً للتذكُّ

د المراتب الذي عُرِضَ في هذا الفصل، والذي يدمج  ومن المنظور المتعدِّ
نبدأ  أن  يمكننا  للطبيعة،  الروحي  والبُعد  الدلالي،  والبُعد  النفعي،  البُعد  بين 
واحد.  آنٍ  في  داخلنا  الروحي  والانفصال  حولنا  من  البيئية  الأزمات  بمعالجة 
صياغةٍ  إعادة  تتطلَّب  بل  التقنية،  بالحلول  لا تكتفي  البيئية  الأزمات  فمواجهة 
شاملة لفهمنا للطبيعة، بألا نراها موردًا فحسب، بل كيانًا معظّما نرتبط به بعلاقة 

تُبنى على الاحترام والرعاية.

إن استعادة معنى الطبيعة تبدأ أولًًا باستعادة موقعنا الحقيقي داخلها. فنحن 
لسنا غرباء عنها، ولا أسيادًا عليها، بل خلفاءٌ وأمناءٌ، أوُكلت إلينا مهمة الحفاظ 
رؤيتنا  كيفية  في  توجيهٍ جذرية  إعادة  يستوجب  التفويض  وتنميتها. وهذا  عليها 
للعالم من حولنا، إنه دعوة لنا كي نصغي بعمق، وننظر ببصيرة، ونحيى بمعنى، 

داخل منظومة الوجود التي نحن جزء حيٌّ منها.



86

نحو رؤية قرآنية للطبيعة
التصوراتِ  يتجاوز  قرآني-إسلامي  منظور  خلال  من  للطبيعة  فهمَنا  إن 
آيات الله،  من  آيةً  الطبيعة  تعدُّ  شمولًًا،  وأكثر  أعمق  رؤية  نحو  البحتةَ  الماديةَ 
ليست مظاهر  الطبيعة  الكريم،  القرآن  ففي  بالمعنى، والغائية، والروح.  مملوءة 
خارجية تلبي حاجاتنا المادية، بل علامات حيَّة تحمل في طياتها دلالات على 
من  بالعالم  الواعية  علاقتنا  إلى  وتنبهنا  والتسبيح،  التأمل  إلى  تدعونا  الخالق، 

حولنا.

وقد أكد القرآن على أن الكون كله -من الأشجار إلى الجبال إلى الأنهار- 
يسبِّح بحمد الله، داعيًا الإنسان إلى أن يكون راعيًا لا مستغلًًا، ينظر إلى الطبيعة 
بوصفها أمانة وليست موارد فقط، وعليه فإن علاقتِنا معها يجب أن تقوم على 
أن  يعني  الذي  الخلافة،  مفهوم  على  الإسلام  يؤكد  كما  والرعاية.  الاحترام 
الإنسان ليس مالكًا للطبيعة، بل هو خليفة الله عليها، وأمينٌ على حفظها. وهذا 
يقتضي تحقيق التوازن بين العيش في الطبيعة واستخدامها، وفقًا لما يتوافق مع 

العدالة الإلهية.

ا وفاعلًًا، ممتلئًا بالمعنى  اء، بل كيانًا حيًّ يتضح أن الطبيعة ليست مادة صمَّ
والدلالة، داعيًا الإنسان إلى الوعي الروحي والتفاعل الإيجابي مع البيئة. فعندما 
بذلك  نكون  ا،  حيًّ ا  إلهيًّ كتابًا  بوصفها  دورها  ونُدرك  الطبيعة  معنى  إحياء  نُعيد 
هذا  إن  به.  الروحية  وصلتنا  العالم،  هذا  في  الحقيقي  دورنا  اكتشاف  أعدنا  قد 
الفهم يفتح لنا أفقًا جديدًا في علاقتنا بالعالم، ويُعزِّز مسؤوليتنا الأخلاقية تجاه 
ننا من استعادة التوازن بين الإنسان والبيئة،  الأرض التي نعيش عليها، مما يُمكِّ
ويُعيد النظر في المعنى العميق للطبيعة كجزء لا يتجزأ من الوجود الإلهي.







89

الفصل الثاني

 منهج متعدد المراتب لفهم الطبيعة:
الجمع بين العلم والدلالة

ن يَقُولَ لهَُۥ كُن فَيَكُونُ﴾ ]سورة يس: الآية 82[
َ
رَادَ شَيۡـًٔا أ

َ
أ ٓۥ إذَِآ  مۡرُهُ

َ
أ مَآ  ﴿إنَِّ

.»العالَم مبنيٌّ بحرفين: الكاف والنون«.

 1588م(، تذكرة البنيان. المعمار سنان )ت.

تتمثل في  زائفة  أمام معضلة  للطبيعة، نقف حائرين  المعاصرة  في مقاربتنا 
الثنائية بين المنفعة والمعنى. فالرؤية العلمية التقليدية تنظر إلى الطبيعة بوصفها 
المنظور  أما  أو معنى.  موردًا لخدمة الإنسان، مجردةً من أي علاقة ذات دلالة 
الدلالي فيرى الطبيعة منظومة من العلامات التي تشير إلى الخالق. ويسعى هذا 
ح بإيجاز هنا، إلى تجاوز هذه الثنائية الزائفة من خلال  المشروع، كما هو موضَّ

تبنِّي منهج تعدد المراتب.

في  السببية  العلاقات  اكتشاف  إلى  الرامية  الجهود  بين  الجمع  يمكن  هل 
أو  متوافقان  المسعيان  هذان  هل  معناها؟)))  فهم  إلى  الساعية  وتلك  الطبيعة، 
يجيب  من  هناك  فبينما  الثاني؛  السؤال  على  الإجابات  تختلف  متعارضان؟ 

أستخدم مصطلحي »الطبيعة« و»الخلق« بصورة تبادلية هنا، إذ أرى أن جوهر المفهومين يتقاطع  	(((
 توظف »الطبيعة« و»الخلق« بدلالات مختلفة. في النهاية. وأنا على وعيٍ بأن الأدبيات غالبًا ما



90

بالإيجاب، يرى آخرون أن الجمع بينهما غير ممكن. أما الذين يجيبون بالنفي، 
السببية  العلاقات  في  البحث  طريق  عن  إلا  لا تُثمر  الطبيعة  دراسة  أن  فيرون 
بهدف الوصول إلى تفسير، ويذهب المذهب الوضعي إلى أن البحث في تلك 
تهيمن  الرؤية  وهذه  الطبيعية؛  الظواهر  لدراسة  الوحيد  السبيل  هو  العلاقات 
الطبيعة  بأن  الوضعيون  ويؤمن  الحاضر.  عصرنا  في  الأكاديمية  الأوساط  على 
 ، يُعدُّ الطبيعة  في  الكامن  بالمعنى  اهتمام  فإن كل  ثم  معنى، ومن  أي  من  خالية 
م  التصور، وأقدِّ العلمية. سأعُترض على هذا  الهرطقة  من منظورهم، ضربًا من 
المعنى  السببية والكشف عن  العلاقات  في  البحث  إنَّ  تقول:  أطروحة معاكسة 
الرئيسة  ة  الحُجَّ تتمثل  الطبيعة هما مسعيان متكاملان لا متنافيان.  المتأصل في 
في هذا الفصل في ضرورة إعادة تعريف الطبيعة عبر الجمع بين الرؤية العلمية 
لأخلاقيات  متين  فلسفي  أساس  إرساء  بهدف  وذلك  العلامات،  علم  ومنظور 
بين  السببية  العلاقات  على  تركز  التي  للطبيعة،  العلمية  فالرؤية  جديدة.  بيئية 
والعَلائقية  الرمزية  الأبعاد  يُبرز  دلالي  بمنظور  تُستكمَل  أن  ينبغي  الظواهر، 
بل  متعارضتين،  ليستا  بعضهم،  يزعمه  لما  خلافًا  المقاربتان،  وهاتان  للطبيعة. 
المرتكزات  أحد  تكاملهما  ل  ويشكِّ الأخرى،  إحداهما  تعضد  متكاملتان  هما 

الأساسية التي يدافع عنها هذا الكتاب.

النورسي  وسعيد  الأرضومي،  حقي  إبراهيم  أعمال  من  بأمثلة  سأستعين 
فرنسيس،  والبابا  لاما،  والدالاي  عبد الرحمن،  وطه   1960م/1370هـ(،  )ت.
الذين سعوا في كتاباتهم إلى إظهار أنَّ الدراسة السببية والتأويلية للطبيعة ينبغي 
الوضعية  الرؤية  بين  القائم  الصراع  أعمالهم  وتعكس  إلى جنب.  جنبًا  تسير  أن 
للطبيعة والعلم، وبين الرؤية التقليدية التي تمنح للطبيعة أبعادًا رمزية ومعنوية. 
ومن الخطأ أن يُنظر إليهم كمناهضين للمنهج التجريبي أو للعلم بذاته؛ بل كانوا 

معارضين للتفسير الوضعي وللمقاربة الاختزالية في فهم الطبيعة.



91

والمؤسسات  العلمية  الثقافة  على  الوضعية  الرؤية  هيمنت  أن  ومنذ 
كتابًا  الطبيعة بوصفها  إلى  تنظر  التي كانت  التقليدية  الرؤية  الأكاديمية، تلاشت 
ل عن تغيُّر جذري في العلاقة بين الإنسان  ذا معنى ودلالة. وقد أسفر هذا التحوُّ
والعالم الطبيعي؛ إذ انتقلت من علاقة خلافة ورعاية إلى علاقة تقوم على الرغبة 
النتيجة كارثية، إذ باتت البشرية تواجه أزمات  في الهيمنة والاستغلال. وكانت 

بيئية على نطاق عالمي.

وأن  بالطبيعة،  علاقته  هيكلة  الإنسان  يعيد  أن  اليوم  الضروري  من  بات 
يستعيد دور الخلافة والرعاية من جديد. ويتطلب ذلك إعادة تشكيل نظرته إلى 
تعيد  أن  البشرية  على  بأنَّ  الكتاب  هذا  ويجادل  حدٍّ سواء.  على  والطبيعة  العلم 
على  تقوم  بيئية جديدة  أخلاقيات  أسس  لوضع  تمهيدًا  بالمعنى،  الطبيعة  شحن 
علاقة ذات دلالة ومعنى بالطبيعة. وتبرز أهمية إبراهيم حقي وسعيد النورسي في 
ما نموذجًا يُظهر كيف يمكن تحقيق ذلك دون الإخلال  هذا السياق، في أنهما قدَّ
بجديَّة البحث العلمي أو التضحية بمطلب التفسير السببي للظواهر الطبيعية.

ما الوردة؟
ما الوردة؟ إن الإجابة التي تقدمها العلوم الطبيعية عن هذا السؤال لن تُرضي 
أحدًا. هناك عنصر أساسي مفقود في التعريف النباتي، وهو البُعد الرمزي الذي 
تحمله هذه النبتة والمعهود إليها، على نحو شبه كوني، في الوجدان الإنساني. 
مظهرها  كلِّها))).  للزهور  الرمزي  الأساس  والحب، وهي  للجمال  رمزٌ  فالوردة 

كتب تشارلز ساندرز بيرس: »العلامة هي كائن يُمثِّل شيئًا آخر في ذهن ما« 	(((
James Hoopes, ed., Peirce on Signs (Chapel Hill: University of North Carolina 

Press, 1991), 141.

لم يتعامل مع الأفكار  إنه  إذ  البشري،  للفكر  التقليدية  النماذج  وا  الذين تحدُّ المناطقة  بيرس من  يُعدُّ 



92

العلوم  له   لا تتطرق  ما بالضبط  وعطرها يلامسان شيئًا عميقًا في داخلنا، وهذا 
ى  المسمَّ الورود  بستان  عِطرُ  »هو  إبراهيم حقي،  يقول  كما  »الإنسان«،  النباتية. 
ا آخر: ماذا يعني أن تكون إنسانًا؟ بالكون«. تثير هذه الاستعارة سؤالًًا جوهريًّ

الأبعاد   أُقصيت  ما إذا  السؤال  بهذا  الإحاطة  عن  الطبيعية  العلوم  ستعجز 
الإنسان  نظر  في  للأشياء،  هل  أشمل:  سؤالًًا  الأذهان  إلى  يُعيد  وهذا  الرمزية. 
كان  وإذا  الموضوعي؟  العالمِ  نظر  في  عليه   تبدو  ما تتجاوز  معانٍ  العادي، 
والرؤية  العادية  الرؤية  بين  التفاوت  هذا  نشأ  وكيف  فلماذا؟  كذلك،  الأمر 
العلمية للأشياء؟ والأهم من ذلك: كيف قامت العلوم الحديثة بتجريد الطبيعة 
الفكر  تاريخ  في  ا  نسبيًّ حديثة  ظاهرة  يُعدُّ  ل  التحوُّ هذا  إن  الرمزي؟  معناها  من 
التي  تلك  للطبيعة،  التقليدية  الرؤية  تراجعت  أن  بعد  إلا  يظهر  ولم  الإنساني، 
كانت ترى فيها كيانًا يتجاوز خصائصه المادية والعلاقات القابلة للملاحظة.

العالم  بأن  قرائه  لإقناع  نامه«  »معرفت  الأهم  عمله  حقي  إبراهيم  س  كرَّ
ا إلى الإنسان))). لكن لماذا اضطلع  هه حصريًّ كناية عن نصٍّ رمزي من الله ووجَّ

من  إلا  معنى  لا تكتسب  خارجية  علامات  بوصفها  بل  بذاتها،  مكتفية  داخلية  كيانات  بوصفها 
كما  للأشياء  البرهاني«  »التطبيق  عن  بيرس  تحدث  وقد  المُدرِك.  ذهن  في  تأويل لاحق  خلال 
ذاتها  والفكرة  آخر.  كائنًا  وتُمثّل  كائن،  الفكرة   ]...[« قائلًًا:  وكتب  البشرية.  الذهنية  تتوسطها 
والأزرق،  فالأحمر  التفكير.  أثناء  في  يتولد  الذي  الإحساس  في  تتمثل  مادية  خصيصة  تحمل 
ليست  المحضة  إحساساتنا  فإن  وهكذا،  المحض.  الإحساس  في  يختلفان  المثال،  سبيل  على 
سوى الخصيصة المادية لأفكارنا عندما تُؤخذ بوصفها علامات« )المصدر نفسه، ص. 143(.
إبراهيم حقي، المعروف بكونه شاعرًا وفيلسوفًا مسلمًا، ألّف خمسة عشر عملًًا في موضوعات  	(((
متنوعة، من أبرزها: ديوان، ومعرفت ‌نامه، وعرفانية: مجموعة العرفانية في معرفة النفس الربانية؛ 
وإنسانية: مجموعة الإنسانية في معرفة الوحدانية؛ ومجموعة المعاني، ومشارق الروح، وسفينة 
الروح من واردات الفتوح، وكنز الفتوح، ودفينة الروح، وروح الشروح، وعروة الإسلام، وحياة 
 Mustafa Çağrıcı, « İbrahim انظر:  الأنعام.  وألفة  الكلام،  ونخبة  الكرام،  وتُحفة  الإسلام، 

Hakkı Erzurumî,» in TDV İslam Ansiklopedisi, vol. 21 (2000): 309–311



93

المعقول  من  أنه  المؤلف  يرى  بالذات؟  التوقيت  ذلك  في  المهمة  بهذه  حقي 
إلى  للطبيعة  الحديثة  الرؤية  لدخول  استجابةً  جاء  المسعى  هذا  أن  افتراض 
أن  حقي  حاول  الحديثة،  بالعلوم  الاحتكاكات  أولى  فبعد  العثماني.  العالم 
إسلامي،  منظور  من  إحياءها  ويعيد  للطبيعة  التقليدي  الدلالة  علم  عن  يدافع 
إن  إذ  بالضرورة،  لا يتعارضان  والتأويلي-  -العلمي  المنهجين  هذين  أن  مبيّنًا 
قراءة  إلى  دعا حقي   ، ثمَّ ومن  مختلف.  مستوى وجودي  إلى  ينتمي  منهما  كلًًا 
ذلك  أن  مؤكدًا  الشاملة،  الدلالة  نظرية  إلى  استنادًا  ا،  إلهيًّ كتابًا  بوصفها  الطبيعة 
الطبيعية. كما ذهب  الظواهر  إلى تحليل  الرامية  العلمية  المحاولات  لا يناقض 
تقييمها من منظور ديني، بل على  العلم لا ينبغي  المتنافسة في  النماذج  أن  إلى 

أساس معاييرها الذاتية ومن داخل إطارها المعرفي الخاص))).

قبل الاستماع إلى حجج إبراهيم حقي لإثبات رؤيته، لا بد من طرح سؤالٍ 
كان  الذي  بالمفهوم  لم يُلِمّْ  مَن  إن  إذ  «؟  »النصَّ حقي  ف  عرَّ كيف  تمهيدي: 
لن يكون  عصره،  في  الإسلامي  الثقافي  السياق  ضمن  قرائه  مع  حقي  يتداوله 
حقي  لا يُقدم  ذلك،  ومع  تام.  نحو  على  للطبيعة  ره  تصوُّ استيعاب  على  قادرًا 
«، لأنه يفترض أن المعنى متداول ومفهوم  أي شرح مباشر لمقصوده من »النصِّ
لدى قرائه. غير أننا اليوم، وقد مضى زمن طويل على وفاة حقي، نحتاج إلى بذل 
ر في المخيال العثماني آنذاك. جهد إضافي لفهم هذا المفهوم كما كان يُتصوَّ

بناءً على ذلك، سأقدم أولًًا مقارنة موجزة بين علم الدلالة في الفكر الغربي 
و»القراءة«،  »النص«،  مصطلحات  من   يُفهم  ما لتوضيح  الإسلام،  في  ونظيره 

 Ibrahim Hakki, Mârifetnâme ( Istanbul: Matbaa-i Ahmed المثال:  سبيل  على  انظر  	(((
Kamil, (1330 AH/1911–12 CE) ص.24. يذكر فيه أن نظرة الفلاسفة المسلمين إلى العالم 

المتقدمين،  المسلمين  الفلاسفة  منهج  يتبع  أنه  بجلاء  ح  يوضِّ مما  العقلي،  البرهان  إلى  تستند 
كالغزالي، في دراسة العالم من منظور علمي وعقلي.



94

و»المعنى« كما وردت في »معرفت نامه«. ثمَّ سأعرض البنية المتعددة المراتب 
للعالم، كما يراها حقي، وما يقابلها من بنية معرفية متعددة العلوم. ونظرًا لضيق 
المقام، فإن العرض سيكون عامًا يتناول الصورة الكلية، لذا أرجو المعذرة عن 

إغفال الكثير من التفاصيل المهمة التي تتطلب نقاشًا أوسع.

السيميائيات: علم الدلالة
في  ساهم  وقد  العلامات.  دراسة  علم  بأنه  باختصار،  الدلالة  علمُ  ف  يُعرَّ
هذا الحقل المعرفي مجتمع عالمي من الباحثين والعلماء. وقد استلهمتُ على 
وجه الخصوص من أعمال كلٍّ من تشارلز ساندرز بيرس، وفرديناند دو سوسير 
 ،)1980  )ت. بارت  ورولان   ،)1975  )ت. باختين  وميخائيل   ،)1913  )ت.
انصب  وقد   .)2020  )ت. سيلفرستين  ومايكل   ،)2016  )ت. إيكو  وأومبرتو 
في  ويستخدمها  الإنسان  يصنعها  التي  والرموز  العلامات  على  هؤلاء  اهتمام 

ا. ا أم غير لفظي، مباشرًا أم ضمنيًّ التواصل، سواء أكان لفظيًّ

إلى  الحاجة  لنقل معنى دون  يُستخدَم  الثقافي كائن  الرمز  أو  العلامة  وتعدُّ 
 معنى مشترك ضمن ثقافة أو مجتمع من خلال   أُسندِ إلى كائنٍ ما الكلام. فإذا ما
ثقافة  كل  وتمتلك  رمز.  أو  علامة  إلى  ل  يتحوَّ فإنه  الجمعي،  التوافق  من  نوع 
بطريقة  وتُفهَم  تُقرَأ  التي  والرموز  العلامات  من  الخاصة  منظومتها  ومجتمع 
»الكلمات  اسم  المشتركة  الرموز  هذه  على  بيرس  ويطلق  أفراده.  بين  مشتركة 

.)hard words( »الصلبة

مختلفة،  لمجتمعات  الثقافية  الرموز  الأنثروبولوجيون   يدرس  ما غالبًا 
 thick( الكثيف«  بـ»الوصف   يُعرف  ما تقديم  ضرورة  على  ويؤكدون 
كليفورد  ويُعدُّ   فهمًا عميقًا عن طريق فكِّ رموزها.  ما ثقافةٍ  لفهم   )description

 2006( من أبرز رواد استخدام هذا المنهج في دراسة الثقافات، وهو  غيرتز )ت.



95

ل تحديًا كبيرًا للباحث الخارجي. أما ماري دوغلاس، فقد تساءلت  منهج يُشكِّ
ا إذا كانت هناك رموز يشترك فيها جميع البشر عبر  في كتابها الرموز الطبيعية عمَّ
ا.  الثقافات والمجتمعات. وانتهت إلى أنه لا وجود لرموز طبيعية مشتركة عالميًّ
البشر تحظى  إنه لا توجد رموز طبيعية من صُنع  القول  الصحيح  قد يكون من 
هي  وهذه  رمزًا.  بوصفها  تُفهَم  أن  يمكن  ذاتها  الطبيعة  أن  غير  عالمي،  بقبول 

الأطروحة التي يدافع عنها علم الدلالة في سياق تأويل الطبيعة.

بيد  المصنوعة  العلامات  ليتجاوز  الدلالي  المنظور  السياق  في هذا  ع  أوسِّ
كل  إن  القول  إلى  وأذهب  الطبيعة.  في  الموجودات  جميع  فيشمل  الإنسان، 
كونية  دلالة   ، تدلُّ طبيعية  هو علامة  موجود  كل  أن  أي  إلى صانعه،  يشير  كائن 
كل  يخص  فيما  به  مسلَّم  الأمر  وهذا  له.  صانع  وجود  على  عقلًًا،  ومقبولة 
على  المبدأ،  من حيث   ، يدلُّ منتَج  كل  أن  في  إذ لا خلاف  الإنسان؛   يصنعه  ما
فإن  ما،  لسبب  نفسه  إخفاء  حاول  أو  ذلك،  الصانع  لم يقصد  إذا  حتى  منتِجه، 

عمله يشهد عليه.

ي هذا البُعد من الدلالة »المعنى غير المقصود«، أي المعنى  ويمكننا أن نُسمِّ
د تضمينه. ومع ذلك، قد  الذي يُفهم بواسطة أثر الصانع، دون أن يكون قد تعمَّ
يحوي الشيء ذاته معاني أخرى »مقصودة« في الآن نفسه. فعلى سبيل المثال، 
مصنعًا  أو  مهندسًا  هناك  أن  إلى  ومنطقية،  طبيعية  بصورة  المرور،  إشارة  تُشير 
صنعها. لكنها، في الوقت ذاته، تنقل معاني محددة بواسطة ألوانها، وهي معانٍ 

مقصودة وموضوعة من قبَِل صانعها.

علم دلائل الطبيعة: كل شيء يدل على صانعه
تُعنى دلائل الطبيعة بدراسة المعاني الكامنة في الكائنات الموجودة في هذا 
منها.  يسير  جزءٍ  الأرض سوى  لكوكب  الطبيعية  البيئة  ل  لا تشكِّ والتي  العالم، 



96

وترتكز هذه المعرفة على مبدأ أساسي: كلُّ دالٍ يدلُّ على صانعه. وينطبق هذا 
صُنع  من  علامات  أكانت  سواء  استثناء،  دون  الموجودات  جميع  على  المبدأ 
الإنسان، الألفاظ، والرموز، والمصنوعات- أم كائنات طبيعية لم تتشكل ضمن 
وتُعدُّ  السماوية.  والأجرام  والجبال،  والحيوانات،  كالنباتات،  ثقافية،  سياقات 
إذ  الثاني؛  بالنوع  تحديدًا  وتختصّ  الدلالة  علم  فروع  من  فرعًا  الطبيعة  دلائل 
تدرس المعاني الضمنية المودَعة في الكيانات والظواهر الطبيعية التي وُجدت 
باستقلال عن التدخل البشري. تستقصي هذه المقاربة دلالة الكائنات الطبيعية، 
كشف  في  تُسهم  كما  وغايتها،  مصدرها  على  دقيقة،  أنظمة  من  تحويه  وما 

العلاقات العميقة التي تربط بين عناصر الوجود كافة.

تدلُّ على صانعها؛ فهذه  التي يصنعها الإنسان  العلامات  أن  لا خلاف في 
برهان  إلى  حاجة  دون  نقبل،  فنحن  لإنكارها.  لا مجال  أساسية  منطقية  حقيقة 
لافتة  مفارقة  أن  غير  أوجده.  من  وجود  يستلزم  شيء  أي  وجود  بأن  إضافي، 
ون بسهولة  ا؛ فالكثير من الملحدين الذين يُقرُّ تظهر حين يُطبَّق هذا المبدأ انتقائيًّ
بأن الأشياء المصنوعة تحتاج إلى صانع، يرفضون فكرة وجود صانع للكائنات 

الطبيعية أو للكون بأسره.

وهذه المفارقة تمثِّل ركيزة أساسية في الرؤية الإلحادية للعالم، وهي رؤية 
المنظور -السائد في الأوساط  الطبيعة من أي معنى أو دلالة. فوفقًا لهذا  تفرغ 
إلى  ل  لتتحوَّ الطبيعة  تُختزل  الأكاديمية-  الدوائر  معظم  وفي  العلمية  الوضعية 
ع من الظواهر الفيزيائية الخالصة. ورغم أن نقد هذا التناقض أمرٌ مهم، إلا  تجمُّ

أنه ليس الهدف الرئيس من هذا النقاش.

أرغب في لفت الانتباه إلى أن تجاهل هذا المبدأ التأسيسي- كلُّ شيء يدلُّ 
آثارًا عميقة في كيفية  تبِعات فكرية فحسب، بل يخلِّف  له  على صانعه- ليست 



97

تعاملنا مع الطبيعة. فعندما يُهمل هذا المبدأ، تُفصل الطبيعة عن خالقها، ويُعاد 
دة  تشكيل العلاقة معها على أنها علاقة أفقية محضة بين الإنسان والطبيعة، مجرَّ

من البُعد العلوي. 

وتصبح  ثالثًا،  بُعدًا  تكتسب  العلاقة  هذه  فإن  بالخالق،  يُعترَف  حين  أما 
يقف  ته  قمَّ في  مثلَّث:  عبر  العلاقة  هذه  تمثيل  ويمكن  الأبعاد.  ثلاثية  علاقة 
الخالق، ويتصل بكلٍّ من الإنسان والموجودات عبر علاقات عمودية، في حين 
يُقصى  حين  لكن  أفقية.  بعلاقة  بينهما  فيما  يتّصلان  والموجودات  الإنسان  أن 
إلى علاقة  العالم  ويُختزل  منها،  الثالث  البُعد  يُلغى  المنظومة،  الخالق من هذه 

ثنائية البُعد، أفقية فقط، بين الإنسان والطبيعة

إن النظرة التوحيدية للطبيعة تُفضي إلى علاقة ثلاثية الأطراف، يكون فيها 
هذا  وضمن  والطبيعة.  الإنسان  بين  العلاقة  معالم  تحديد  في  أساسًا  الخالق 
مُكلّفًا بواجبات، ومُسترشدًا  يُنظر إلى الإنسان بوصفه خليفةً مسؤولًًا،  الإطار، 
بالمبادئ الإلهية في تفاعله مع العالم الطبيعي. غير أن النظرة الإلحادية الحديثة 
غياب  فمع  الطبيعة.  مقابل  في  الإنسان  ضيِّقة:  ثنائية  إلى  العلاقة  هذه  اختزلت 
بالكامل  تُترك  بل  إلهي،  وحيٍ  من  تُستمدُّ  العلاقة  شروط  لم تعد  الخالق، 
ل  ل خلال حقبة العلمنة، وهو تحوُّ لقرارات الإنسان الذاتية. وقد وقع هذا التحوُّ
التي ننظر بها  ا الطريقة  ينطوي على تبعات أخلاقية وعملية بالغة، إذ غيَّر جذريًّ
العلاقة  هذه  في  الإلهي  الإرشاد  فقدان  إن  معه.  ونتعامل  الطبيعي  العالم  إلى 
يُفضي إلى الاستغلال والهيمنة، بدلًًا من أن تكون العلاقة علاقة رعاية متوازنة، 

واحترام متبادل بين الإنسان والطبيعة.

يدلُّ على  بأنّ كلَّ موجودٍ  القائل  التأسيسيّ  المبدأُ  الطبيعة  أُجري على  فإذا 
إذ  سبحانه؛  الخالق  على  دالّةٌ  نفسَها  الطبيعةَ  أنّ  بالضرورة  عليه  ترتّب  مُوجِدهِ، 



98

هي في جملتها نظامٌ من العلامات والإشارات، كلُّ جزءٍ منه يُحيل إلى حكمةٍ 
رٌ بتقديرٍ إلهيٍّ محكمٍ. فالعالَمُ  مُقدَّ أودعها الصانعُ فيه، وكلُّ ارتباطٍ بين أجزائه 
بمعاني  ومشحونٌ  القدرة،  بآثار  منقوشٌ  كونيٌّ  نصٌّ  المنظور  هذا  في  بأسره 
الإرادة الإلهية، بحيث لا يُدرَك حقّ إدراكه إلا من قرأه بعين الاعتبار، لا بعين 

الاعتياد.

مبدعِها،  إلى  تشير  آياتٍ  كلُّها  الموجوداتُ  تغدو  الأساس،  هذا  وعلى 
وعنايةٍ  سابقةٍ  بإرادةٍ  بل  استقلالًًا،  ولا  صدفةً  لم تُوجَد  بأنّها  وتشهد 
مطّردٍ.  ربّانيٍّ  قانونٍ  وفق  وتناسباتٍ  علاقاتٍ  من   بينها  ما رتّبت  قد  محيطةٍ 
يطرحه  الذي  السؤال  عن  عميقًا  ا  ميتافيزيقيًّ جوابًا  تمثّل  الرؤيةُ  وهذه 
العدم؟«))) يكن  ولم  الوجودُ  كان  »لمَِ  ولايبنتز:  هايدغر  كمارتن  .الفلاسفة 
فجوابُ الإسلام في هذا المقام أنَّ الوجودَ لا يقوم بنفسه، بل هو مستندٌ إلى الخالق 
أفاض على الأشياء وجودَها من محض رحمته، وأخرجها  الذي  الحقّ،  الوجوديّ 
من ظلمة العدم إلى نور الكينونة، لا لحاجةٍ منه إليها، بل تجلّيًا لكرمه وإرادته.

وهذا المبدأ يمكن تقريبُه بضرب الأمثال التي تقرّب المعقول بالمحسوس:

على  يدلّ  الطعام  ووجودَ  الفنّان،  على  يدلّ  الفنّيّ  الأثر  وجودَ  أنَّ  فكما 
يدلّ  الكون  وجودُ  فكذلك  البستانيّ،  على  يدلّ  البستان  ووجودَ  الطاهي، 
أو  مُنظِّم،  بلا  نظامٌ  يوجد  أن  يستحيل  فكما  ر.  المصوِّ الخالق  على  بالضرورة 
جمالٌ بلا مُبدع، يستحيل أن يقوم هذا العالم البديع بلا مُوجِدٍ حكيمٍ قاصدٍ.

منهجٌ  بل   ، غيبيٍّ إيمانٍ  مجرّد  ليس  الأصل،  هذا  ضوء  في  فالتوحيد، 
، يُفضي إليه النظر الصحيح في نظام الكون، كما قال تعالى: استدلاليٌّ عقليٌّ

للنشر  الخليج  دار  )عمّان:  الفائقة  الحكمة  ومنظومة  الفلسفي  الفكر  الجبوري،  محمود  سامي  	(((
والتوزيع، 71 ،(2021.



99

]سورة   ﴾ ٱلحۡقَُّ نَّهُ 
َ
أ لهَُمۡ  يتَبََيَّنَ  ىٰ  حَتَّ نفُسِهِمۡ 

َ
أ وَفيِٓ  ٱلۡأٓفَاقِ  فيِ  ءَايَتٰنَِا  ﴿سَنرُِيهِمۡ 

فصّلت: 53[.

وها من  ة بوجهٍ عام، وعدُّ التاريخ بهذه الحجَّ الفلاسفة عبر  أقرَّ معظم  وقد 
مع  الأبعاد  ثلاثية  علاقة  نشوء  إلى  الفهمُ  هذا  أفضى  وقد  العقلية.  المسلَّمات 
والطبيعة  الإنسان  خالق  بوصفه  فالله،  والله.  والطبيعة  الإنسان  تضم  الطبيعة، 
الطبيعي،  والعالم  الإنسان  بين  الأفقية  العلاقة  معايير  يضع  الذي  هو  معًا، 
ة من دوره بوصفه الخالق  ويوجهها ضمن منظومة من القيم والمعاني المستمدَّ
والمدبّر. وتتَّسق الرؤية القرآنية مع المبدأ العقلي والمنطقي الأول الذي أشرتُ 
والطبيعة  الإنسان  بين  للعلاقة  الثلاثي  ر  التصوُّ عليه  يقوم  والذي  سابقًا،  إليه 
والخالق. ويتجلَّى هذا الاتساق في المصطلح العربي »عَالَم«، الذي يعني أيضًا 
ٱلعَۡلَٰمِينَ﴾  رَبِّ   ِ لِِلَّهَّ »علامة« أو »آية«. ويبدأ القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿ٱلحۡمَۡدُ 
»العلامة«،  أي  »عالَم«،  جمع  هي  »العالمين«  فكلمة   .]1 الآية  الفاتحة:  ]سورة 
 .)Sign( الكبرى«  »العلامة  بوصفه  فهمه  يمكن  بأسره  الكون  أن  إلى   يُشير  ما
»ربُّ  التالي:  النحو  على  الفاتحة  سورة  صدر  يُفهم  أن  يمكن  المعنى،  وبهذا 
فيه  تتجلَّى  الذي  الوجود  هذا  سيِّد  هو  وتعالى  سبحانه  أن الله  أي  العلامات«، 

ف به. الدلالات والعلامات التي تشير إليه، وتُعرَّ

العوالم  ل  تُشكِّ الآيات  وهذه  ومُدبِّرها؛  والآيات  العلامات  خالق  هو  الله 
مظاهر  من  مظهرًا  تُعدُّ  للعالم  الدلالية  الوظيفة  فإن   ، ثمَّ ومن  كله.  والكون 
تجلِّي الله الذي خفي ظهوره في ذاته. وعندما يصف القرآن العالمَ بكلمة »عَالَم«، 
فإنه يلفت انتباهنا إلى الوظيفة الدلالية للطبيعة وإلى المعنى الكامن فيها. فالعالم 
هو كتاب الله غير اللفظي، الذي يُكمل كتابه اللفظي المتمثِّل في القرآن الكريم. 
ل الوجود كله منظومة من العلامات التي تُخاطب العقل  ومن هذا المنظور، يشكِّ

ر، تمامًا مثلما تفعل الآيات القرآنية. والقلب، وتدعو إلى التأمل والتفكُّ



100

الأميِّ  النبيِّ  إلى  ه  وُجِّ إلهي  أمر  لأول  فهمنا  تعميق  في  الرؤية  هذه  تُسهم 
﴾. ففي تلك اللحظة، لم يكن هناك كتاب مادي يُتلى، مما 

ۡ
محمد صلى الله عليه وسلم وهو: ﴿ٱقۡرَأ

ر الأول. غير أن الأمر لم يتوقف  يجعل كتاب الطبيعة هو موضوع التأمل والتفكُّ
َّذِي خَلَقَ﴾ ]سورة العلق:   بٱِسۡمِ رَبّكَِ ٱل

ۡ
عند »اقرأ«، بل تبِعه توجيه جوهري: ﴿ٱقۡرَأ

الآية 1[. وهكذا افتُتح الوحي القرآني بدعوة إلى التأمل في وجود الإنسان نفسه: 
كۡرَمُ ٣ 

َ
 وَرَبُّكَ ٱلأۡ

ۡ
َّذِي خَلَقَ ١ خَلَقَ ٱلإۡنِسَٰنَ مِنۡ عَلَقٍ ٢ ٱقۡرَأ  بٱِسۡمِ رَبّكَِ ٱل

ۡ
﴿ٱقۡرَأ

َّذِي عَلَّمَ بٱِلقَۡلَمِ ٤ عَلَّمَ ٱلإۡنِسَٰنَ مَا لمَۡ يَعۡلَمۡ﴾ ]سورة العلق: الآيات 5–1[. ٱل
ولعل  ربه.  كَرَمِ  مظاهر  في  ليتأملَ  الطبيعة  كتاب  بقراءة  مأمورٌ  الإنسانَ  إن 
 لم يكن يعلم، بفتح آفاق   الِله الإنسانَ ما من أبرز دلائل هذا الكرم الإلهي، تعليمَ

المعرفة التي تسمو به من الجهل إلى الإدراك، ومن الغفلة إلى البصيرة.

على  وهو  الأمّي،  النبي  رسول الله صلى الله عليه وسلم  إلى  الأول  الإلهي  الأمر  ه  وُجِّ لقد 
قمِة جبل النور في غار حراء، بأن يقرأ كتاب الطبيعة، ابتداءً من تأمله في خلقه 
هو نفسه، ثم في كيفية إنعام الخالق عزّ وجلَّ على الناس بعلمه، فيعلّمهم كيف 
من  البالغة  أهميتها  الافتتاحية  الآية  هذه  تكتسب  حولهم.  من  العالم  يدركون 
من  وشروطها  معالمها  د  وتُحدِّ والطبيعة،  الإنسان  بين  للعلاقة  س  تؤسِّ كونها 
التي  الثلاثية  العلاقة  خطوط  أولى  تُرسم  »اقرأ«،  الإلهي:  الأمر  فبهذا  البداية. 
تربط بين الإنسان، والطبيعة، والخالق؛ وهي علاقة قائمة على التأمل والتعلُّم، 

لا على التملُّك والسيطرة.

سبحانه  فالله،  ل.  مؤوِّ أو  ر  مُفسِّ وجود  يستلزم  ا  أساسيًّ عنصرًا  »الآية«  تُعدُّ 
ورسائل  رموزًا  خلقه  في  بثَّ  إذ  الآيات؛  لجميع  الأعلى  المصدر  هو  وتعالى، 
ل، إذ يتفاعل  ر عن مشيئته وإرادته. ويؤدي الإنسان في هذا السياق دور المؤوِّ تعبِّ
مع هذه الآيات الإلهية، ويحاول فهم دلالاتها الكامنة في العالم الطبيعي وفي 



101

آيات الله. ومن خلال  آيةً من  يُعدُّ  نفسه  الإنسان  إن  بل  به.  التي تحيط  الظواهر 
عملية  في  الإنسان  ينخرط  الخلق،  في  المودَع  لله  اللفظي  غير  للكلام  تفسيره 
الإلهية،  الإرادة  مع  التوافق  إلى  تهدف  عملية  وهي  المعنى،  صناعة  من  دائمة 

والتأمل في الأبعاد الأخلاقية لوجوده.

إلى  تتحول  بل  الخارج،  يُلاحَظ من  الطبيعة على كونها مخلوقًا  تقتصر  لا 
معلمة للأخلاق، ومصدر للهداية العملية التي تهذب حياة الإنسان في الأرض 
الإطار  وهي  العلامات«،  »منظومة  تكمن  التفاعل  هذا  صميم  في  هها.  وتوجِّ
)العملي(  البراغماتي  المذهب  ويقدم  المعنى.  ل  تشكُّ كيفية  فهم  لنا  يُتيح  الذي 
المفهوم تكمن في  إنه يرى أن دلالة  إذ  المعنى،  الفلسفة مقاربة مهمة لفهم  في 
ر، تُقيَّم المعتقدات بناءً على قدرتها  رة. ووفقًا لهذا التصوُّ نتائجه العملية المتصوَّ
على توجيه الفعل. فما يستعد المرء لفعله استنادًا إلى معتقد ما، يكشف الجوهر 
العملي لذلك المعتقد والمعاني التي يُسندها إلى العلامات التي يتعامل معها. 
وبذلك يتعدى المعنى كونه دلالة نظرية، بل يصبح مرتبطًا بالفعل ارتباطًا وثيقًا، 

رات وقيمتها. ومعيارًا يُقاس به صدق التصوُّ

كيف نفسر العلامات؟
باسم  المتلقي  ذهن  في  العلامات  خلالها  من  ر  تُفَسَّ التي  العملية  تُعرف   
ويُعدُّ  العربية.  اللغة  في  »الدلالة«  وتعني  الإنجليزية،  اللغة  في   signification

نشأ  الذي  الدلالة،  بمفهوم  مقارنة  ا  نسبيًّ حديثًا   signification مفهوم  ظهور 
أولًًا  الدلالة  نظرية  طُبِّقت  وقد  الميلادي(.  )السابع  الهجري  الأول  القرن  في 
لاستنباط  الفقهاء  واستخدمها  النبوي،  والحديث  الكريم  القرآن  نصوص  على 
البشر.  وأفعال  الطبيعة  مظاهر  إلى  لاحقًا  تطبيقها  امتد  ثم  الشرعية،  الأحكام 
الخارجية  الطبيعة  دلالة  أيضًا  حقي  إبراهيم  يتناول  نامه«  »معرفت  كتاب  وفي 



102

.وجسم الإنسان، من ناحية كونها إشارات رمزية تُعبِّر عن معانٍ خفية، وتُشير إلى
الخالق ومشيئته.

والشيء  العلامة  بين  العلاقة  نظرية  تأصيل  يُعزى  الغربي،  الفكر  في 
جيمس  وليم  ه  عدَّ وقد   .)1914  )ت. بيرس  ساندرز  تشارلز  أعمال  إلى 
العميق  إعجابه  عن  وأعرب  »البراغماتية«،  مصطلح  مُخترع   )1910  )ت.
الصلبة  الكلمات  لتحديد معنى  »منهج  بأنها:  البراغماتية  بيرس  ف  بفكره. عرَّ
في  مرة  لأول  الفكر«  »علامات  نظرية  نشأت  وقد   .((( المجردة«  والمفاهيم 
ر أنها قد تترتب، على نحو عملي،  ر في الآثار التي نتصوَّ كتاباته، إذ كتب: »فكِّ
لذلك  تصورنا  كامل  يشكل  الآثار  لهذه  تصورنا  فإن  رنا.  تصوَّ موضوع  على 
إدراكنا  أن  ويؤكد  والفعل،  المعنى  بين  يربط  التعريف  وهذا  الموضوع«))). 
أو  نتائج  من  ا  عمليًّ عليه  يترتب  قد  لما  رنا  تصوُّ عن  لا ينفصل  مفهوم  لأي 
النص  دراسة  في  ا  علائقيًّ منهجًا  الماضي،  القرن  إبان  البنيويون،  وطبق  آثار. 
دي  فرديناند  اللغوي  أعمال  في  أولًًا  المقاربة  هذه  نشأت  وقد  والمجتمع. 
إليه  تشير  الذي  والشيء  العلامة  بين  العلاقة  أن  إلى  ذهب  الذي  سوسير)))، 
إلى  ر  التصوُّ هذا  أدى  عقود،  أربعة  وبعد  لا جوهرية.  اعتباطية  علاقة  هي 
إعادة بناء مفهوم المجتمع على أساس نموذج علائقي، كما تجلَّى في أعمال 
شكل  وقد   .)2009  )ت. ليفي-شتراوس  كلود  البارز  الأنثروبولوجيا  عالمِ 
في  العلائقية  المقاربة  إلى  الجوهرية  المقاربة  من  نوعية  نقلة  ل  التحوُّ هذا 

(1)	 Charles Sanders Peirce, Collected Papers of Charles Sanders Peirce, vol. V, 464, 

cited in W. B. Gallie, Peirce and Pragmatism (Harmondsworth: Penguin Books, 

1952), 11.

المصدر نفسه، ص 12. 	(((
(3)	 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, trans. Roy Harris (La Salle, 

IL: Open Court, 1994), 110–120.



103

كما  الدلالة لاحقًا،  علم  تولَّى  وقد  والاجتماعية.  والأدبية  اللغوية  النظريات 
باستخدام  الاجتماعية  الظواهر  تأويل  مهمة  بارت،  رولان  أعمال  في  يتضح 
كتابه وفي  النصوص))).  تفسير  في  تُستخدم  التي  المنهجية  الأدوات  .نفس 
الشكل  أن  إلى   )2018  The Content of the Form، ذهب هايدن وايت )ت.

للخطاب  الأدائي  النموذج  يُبرز  إذ  مضمونًا؛  ذاته  في  يحمل  الأدبي  النوع  أو 
عة))).  الطبيعة المتعددة الطبقات للنص، وما يتَّسم به من قابلية لتأويلات متنوِّ

القرن  في  والنص  المجتمع  مفهومي  بين  التوازي  ملاحظةُ  أيضًا  يمكن 
حنيفة  وأبي   798م/180هـ(  )ت. سيبويه  أعمال  خلال  من  الهجري،  الثاني 
في  الأول  ميدانه:  في  مقاربة علائقية  منهما  كلٌّ  تبنَّى  إذ   767م/150هـ(،  )ت.
اللغة، والثاني في المجتمع ))). وفيما بعد، أدخل الفقهاء دراسة اللغة والتحليل 
ومع  الاجتهادية.  أدواتهم  من  جزءًا  وجعلوه  الفقه،  علم  بنية  ضمن  التأويلي 
ارتباطه  ناحية  من  »العمل«،  نحو  هًا  موجَّ للفقهاء  الأساسي  التركيز  ذلك، ظل 
الفقه  حنيفة  أبو  ف  عرَّ وقد  الاجتماعية.  العلاقات  في  والواجبات  بالحقوق 

(1)	 Roland Barthes, The Semiotic Challenge, trans. Richard Howard (Berkeley: 

University of California Press, 1994).

المتعدد  التعقيد   يسعى نموذج الأداء الخطابي إلى توضيحه هو ذاك  كتب هايدن وايت: »إن ما 	(((
التأويلات لمعناه.  ل طيف واسع من  ينجم عنه من قدرة على تحمُّ الخطاب، وما  المراتب في 
المعنى،  أنه جهاز لإنتاج  إلى الخطاب على  يُنظر  النموذج،  الذي يقدمه هذا  المنظور  ومن هذا 
 Hayden White, The Content of انظر  المعلومات عن مرجع خارجي فقط«؛  لنقل  لا وسيلة 
 the Form: Narrative Discourse and Historical Representation ( Baltimore: Johns

.Hopkins University Press, 1990), 42

للاطلاع على مناقشة مفصلة لدور سيبويه باعتباره مؤسس علم اللغة العربي، انظر: 	(((
Georges Bohas, Jean-Patrick Guillaume, and Djamel Eddine Kouloughli, The 

Arabic Linguistic Tradition (New York: Routledge, 1990), 31–48; Kees Versteegh, 

Landmarks in Linguistic Thought III (New York: Routledge, 1997), 36–51.



104

التي  والواجبات  الحقوق  دراسة  أي  عليها«،  وما   لها  ما النفس  »معرفة  بأنه: 
علائقية  مفاهيم  تعدُّ  والواجبات  الحقوق  أن  البيِّن  ومن  الأفراد.  على  تترتب 
أو واجب في  إذ لا معنى لحق  اجتماعي،  رها إلا ضمن سياق  لا يمكن تصوُّ

عزلة عن الآخر. 

رنا  تصوُّ أن  بثقة،  نستنتج،  أن  يمكننا  الملاحظتين،  هاتين  إلى  استنادًا 
بوضوح.  ذلك  نعي  لم نكن  وإن  حتى  للمجتمع،  رنا  بتصوُّ مرتبط  للنص 
ففي أوروبا، كانت دراسة الكلمات المفردة باستخدام المناهج الفيلولوجية 
اللغة.  علم  في  البنيوية  على  السابقة  للمرحلة  الغالبة  السمة  هي  اللغوية 
بالتركيز  المرحلة  تلك  في  المجتمع  دراسة  اتَّسمت  موازية،  وبصورة 
في  النظم  ونظريات  البنيوية  صعود  ومع  المعزولة.  الفردية  الأفعال  على 
منظومات  ضمن  مكونات  بوصفها  الأجزاء  إلى  يُنظر  بدأ  العشرين،  القرن 
الكبير  اللغوي  سبق  وقد  المجتمع.  في  وتاليًا  اللغة،  في  أولًًا  مترابطة، 
ر، إذ رأى أن النص ينبغي أن يُدرَس بوصفه نظامًا  سيبويه أن نظَّر لهذا التصوُّ
حنيفة  أبو  نظر  مماثل،  نحو  وعلى  متعددة.  علاقات  فيه  تتداخل  مترابطًا 
متشابكة، اجتماعية  منظومة  من  جزءًا  بوصفهم  الاجتماعيين  الفاعلين  .إلى 

لا أفرادًا معزولين.

للنص  مفهومنا  بين  العلاقة  هي  هنا  نكتشفها  التي  المسألة  أن  غير 
يفعل  كما  الطبيعة  على  للنص  ره  تصوُّ الإنسان  يُسقط  هل  للطبيعة.  ومفهومنا 
مع المجتمع؟ وهل يؤدي تغيُّر مفهوم النص إلى تغيُّر مفهوم الطبيعة، كما هو 
رنا للمجتمع؟ وهل وُجدت مرحلة تاريخية كان يُنظر فيها إلى  الحال في تصوُّ
في  ر  التصوُّ هذا  لم يَدم  فلماذا  كذلك،  الأمر  كان  وإذا  ا؟  نصًّ بوصفها  الطبيعة 

العصر الحديث؟ 



105

على  العالم  إلى  ينظرون  أُشير سابقًا،  كما  المسلمون،  المفكرون  كان  لقد 
بأنه:  »العالم«  العلماء  ف  عرَّ وقد  الحرفي.  معناها  في  »علامة«  أي  »عَالَم«،  أنه 
كل ما سوى الله، ومن ثم فهو دالٌّ على وجود الله، وتدبيره، وعلمه، وقدرته))). 
إن  إذ  والمجتمع؛  الطبيعة  بين  جوهري  فرق  فلا  المنظور،  هذا  من  نظرنا  وإذا 
على  تُطلق  كما  الطبيعة  على  الإسلامي  العربي  التراث  في  تُطلَق  »عَالَم«  كلمة 
وعلى  اللغوية  الجملة  على  للدلالة  »جُمْلة«  كلمة  تُستخدم  وكذلك  المجتمع. 
القرآن علامةً،  آيات  آية من  تُعدُّ كل  الجماعة الاجتماعية في آنٍ واحد. ومثلما 
ر للطبيعة اصطدم،  فإن الأشياء في الطبيعة تُعدُّ بدورها آيات. غير أن هذا التصوُّ
بطبيعة الحال، بالرؤية العلمية الحديثة للطبيعة، والتي تفترض ضمنًا أن الدراسة 

العلمية للطبيعة والدراسة الدلالية لها متنافيتان ولا تجتمعان.

سأذهب إلى القول بأنه في الوقت الذي خضعت فيه المجتمعات البشرية، 
 )linguistification/textualization( »تنصيص«  أو  »تلسين«  لعملية  عام،  بوجه 
المعاكس،  الاتجاه  في  استمر  الحديث  العلم  فإن  دلالية،  مقاربات  عبر 
delinguistification/de-( والنص«  اللغة  حيِّز  من  الطبيعة  »إخراج  في  أي 
textualization(. فالرؤية العلمية الحديثة المبكرة التي نظرت إلى العالم بوصفه 

ا فيما يتعلَّق بالمجتمع،  مجموعة من »الوقائع الصلبة« تجاوزت هذه النظرة جزئيًّ
ل الإنسان في نظرته  لكنها بقيت حاكمة في فهم الطبيعة. ويمكن تلخيص تحوُّ
ي واللغوي« عنها. وبعبارة أخرى، فإن  ل نحو »نزع الطابع النصِّ للطبيعة بأنه تحوَّ
اه جلال الدين الرومي   سمَّ صعود العلم الحديث وانتشاره أسهم في إسكات ما

دلالة  بوصفه  الإسلامي  الكلام  علم  في  بها  ف  يُوظَّ التي  والطريقة  »العالَم«  بمفهوم  ق  يتعلَّ فيما  	(((
التنزيل  مدارك  النسفي،  عبد الله  البركات  أبو  المثال:  سبيل  على  انظر  الخالق،  وجود  على 
1426هـ(، الطيب،  الكلم  دار  وبيروت:  )دمشق  بديوي  علي  يوسف  تحقيق  التأويل،  .وحقائق 

ص 30.



106

اعتادت  التي  الرمزية  المعاني  تفريغها من  للطبيعة، عن طريق  بـ»البيان الأبكم« 
الثقافات التقليدية، بدرجات متفاوتة، أن تنسبها إليها))).

في مطلع القرن العشرين، لاحظ ماكس فيبر عمليةً كانت تتشكّل بالتوازي 
Entzauberung( العالم  عن  والعاطفة  السحر  نزع  وهي:  التحديث،  مسار  .مع 
ولم  بالمعنى.  مشبعًا  السابق  في  كان  عالمٍ  الإنسان من  انخلاع  أي   ،)der Welt

النظرة  بفعل  البُنى  في  الكامن  المعنى  وإقصاء  تدمير  لمشكلة  حلًًا  فيبر  م  يقدِّ
بدوره  لاحظ  الذي  هابرماس،  يورغن  أن  إلا  الحديثة.  والعلمية  العقلانية 
وتستعمر  تغزو  »الأنظمة«  أخذت  حيث  الاجتماعية،  الحياة  في  مماثلة  عملية 
ى لهذه الإشكالية بواسطة مشروعه  اه »عالم الحياة« )Lebenswelt(، تصدَّ  سمَّ ما
 .)Linguistification of the Lifeworld( الاجتماعية«  النظرية  »تلسين  ى  المسمَّ
أن  متزايدة،  بوتيرة  يدركون،  الآخرين  الاجتماع  علماء  من  العديد  بدأ  وقد 
الاجتماعية.  للعمليات  وأصيل  حقيقي  لفهم  كافية  لم تعد  الصلبة«  »الوقائع 
يقدم لنا إبراهيم حقي مثالًًا لافتًا على التقاء مفهومين للطبيعة: أحدهما مشحون 
لقد سعى  »أبكم«.  والآخر  »ناطق«،  أحدهما  تمامًا؛  منه  خالٍ  والآخر  بالمعنى، 
فعمل  التقليدية،  المقاربة  داخل  بإدماجها  الجديدة  المقاربة  طمس  إلى  حقي 
بذلك على إعادة بناء العالم في وجدان الجمهور المسلم في القرن الثامن عشر. 
 )re-textualization( تلسين«  »إعادة  محاولةً  بوصفه  هذا  جهده  فهم  ويمكن 
كان  لقد  معناها.  ببساطة،  أو،  النصي  طابعها  بفقدان  دة  مهدَّ كانت  التي  الطبيعة 

 Mircea Eliade, A History of Religious إلياد،  ميرسيا  إلياده وكامبل، ولا سيما  أعمال  انظر  	(((
 Ideas, vols. I–III, trans. Willard R. Trask ( Chicago: University of Chicago Press,
 1978); Joseph Campbell, The Masks of God, vols. I–IV ( London: Penguin Books,

.1969)
عبدالهادي  ترجمة  الدينية،  والأفكار  المعتقدات  تاريخ  إلياد،  ميرسيا  العربية:  الترجمة  وانظر  	

عباس )دار دمشق، 1987(.



107

الاستماع  كيفية  إلى  الناس  وإرشاد  بالمعنى،  الطبيعة  شحن  إعادة  إلى  يسعى 
إلى »كلام« الطبيعة في هذه المرحلة الجديدة، الأكثر اضطرابًا. ولم يكن حقي 
ه تجلّيًا جديدًا  يرى في العلم الحديث تهديدًا للمفهوم التقليدي للطبيعة، بل عدَّ
ا، وها هو يُستكشف في »كتاب  للمعنى الكامن فيها، ذلك المعنى الذي كان خفيًّ

الطبيعة« بلغة جديدة لم تكن مألوفة من قبل.

لقد كان لتأثير العلم الحديث في مفهوم الطبيعة صداه لدى المسلمين الهنود 
مة الهندي شاه  في الطرف الشرقي من العالم الإسلامي كذلك. فقد حاول العلَّاَّ
يحيي  أن  البالغة«،  ة الله  »حُجَّ الأهم  عمله  في   1762م(،  )ت. الدهلوي  ولي الله 
أن  ورغم  حقي.  إبراهيم  به  قام  لما  مشابه  مسعى  في  للعالَم،  التقليدية  الرؤية 
الفكري، ضمن  أن مشروعه  إلا  الحديث،  العلم  إلى  لا يُشير صراحةً  الدهلوي 
يُفهم  أن  التقليدي، يمكن  الكونيات الإسلامي  الزمني، لإحياء علم  السياق  هذا 
العلوم  لها  ج  تروِّ بدأت  التي  للعالم  الجديدة  للرؤية  ضمنية  استجابة  أنه  على 
الحديثة ))). وهناك أعمال أخرى ظهرت في القرن الثامن عشر تناولت قضايا في 
الوجود في الفكر الإسلامي أو مراتب الوجود، ويُحتمل أنها جاءت هي الأخرى 
كردّ فعلٍ على دخول الرؤية العلمية الحديثة إلى المجال الفكري الإسلامي))).

دلائل الطبيعة في فكر إبراهيم حقي
ها نصًا  يستخدم إبراهيم حقي في الغالب صورة الكتاب لتمثيل الطبيعة، ويَعدُّ
مقصودًا كتبه الله تعالى ليُظهر من خلاله وجوده، وعنايته، وقدرته المطلقة، وعلمه 

محمد  تحقيق  البالغة،  ة الله  حجَّ الدهلوي،  عبد الرحيم  أحمد بن  ولي الله  شاه  عبد العزيز  أبو  	(((
شريف سُقّر )بيروت: دار إحياء العلوم، 1990(.

 Semih Ceyhan, Abdullah Salahi Uşşaki›nin Vücud Risaleleri ( unpublished انظر:  	(((
.master’s thesis, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1998)



108

يسَۡطُرُونَ﴾  وَمَا  وَٱلقَۡلَمِ  الآية، ﴿نٓۚ  حقي  ويُفسّر  كتابة.  هو  عنده  فالخلق  الشامل. 
]سورة القلم: الآية 1[، بقوله: »الملائكة تكتب الموجودات المحسوسة في عالم 
بالنفَس الإلهي،  العالم  الشهادة، والمجردات في عالم الملكوت«. لقد خلق الله 
المعنى  عن  الإنساني  الكلام  ر  يعبِّ ومثلما  الكلام.  لإنتاج  الوسيط  يُمثِّل  والذي 
الإلهي-  النفَس  نتاج  الطبيعي-بوصفه  العالم  فإن  والرموز،  الكلمات  بواسطة 

يعمل كنظام دلالي أي منظومة من الآيات تعكس صفات الخالق وإرادته. 

يُعدُّ كل مخلوق بمثابة حرف في الكتاب العظيم للخلق. إذ يتألف الكون 
ل كل مرتبة منها حرفًا في هذا النص الكوني الشامل.  من مراتبَ متعددة، تُشكِّ
وتولِّد الكائنات الطبيعية المعنى بطريقة تُشبه طريقة تكوين الحروف، إذ تستمدُّ 
تكتسب  وكما  بعضًا.  بعضها  مع  وتركيباتها  علاقاتها  من  ودلالتها  أهميتها 
تتعقدُ  وجملٍ،  كلماتٍ  لتشكيل  عها  تجمُّ عند  وتعقيدًا  عمقًا  المفردة  الحروف 
معاني الطبيعة وتصبحُ مركبةً نتيجة الترابط والتنظيم المتناغم فيما بينها. ويسهم 
متماسك، مما يكشف عن  الفردية ضمن سردٍ  العناصر  توحيد  الترابط في  هذا 

الحكمة العميقة المتضمنة في نظام الخلق.

»النص« في زمن حقي. وعلى وجه  المقصود بمصطلح  تذكرَ  يجب علينا 
المتغيرة،  العلاقات  النصَّ شبكةً متعددة من  المسلمون  العلماء  الاختصار، عدَّ 
أن  رأوا  فقد  واحد.  آنٍ  في  الجوانب  ومتعدد  دًا  موحَّ كيانًا  النص  يكون  بحيث 
اللفظ  مستوى  مستويين:  بين  تربط  علاقات  نتيجة  ا  تفاعليًّ تكونًّا  ن  يتكوَّ النص 
اللفظ من عناصر  المعنى من جهة أخرى. ويتألف مستوى  من جهة، ومستوى 
علاقات  بوجود  المستوى  هذا  ويتميَّز  رة،  مُقَدَّ أو  ظاهرة  غير  وعناصر  ظاهرة، 
المعنى،  مستوى  يمثل  والذي  النص  ل  يشكِّ الذي  الثاني،  المستوى  أما  سببية. 
فيتألف من طبقات متعددة ويُميَّز بعلاقات غير سببية أو تفسيرية. وقد اشتملت 
يوفره  الذي  السببي  الشرح  على  اللفظ  مستوى  لتحليل  المستخدمة  الأساليب 



109

التي  التفسيرية  الأساليب  باستخدام  المعنى  مستوى  يُدرس  بينما  النحو،  علم 
تقدمها علوم البلاغة كالمعاني والبيان.

أودع الُله الطبيعة معاني قصدَ إيصالها للبشر. وتتمثل مهمة الإنسان كقارئ 
لهذا الكتاب في الكشف عن تلك المعاني ووصفها بدقة، دون أن يقوم بفرضها 
أو اختراعها. إن المعاني في هذا الكون تُكتَشف ولا تختَرع، فهي موجودة مُسبقًا 
قبِل خالقه،  من  المنقوش  المعنى  بالفعل  الطبيعة  كتاب  يحمل  إذ  س،  تُؤسَّ ولا 
الكون. ومع ذلك، تحمل كل علامةٍ  إبداع هذا  مما يعكس قصدَه الأصلي في 
منها  القارئ  يستمده  الذي  الفهم  مستوى  أن  كما  المعاني؛  من  متعددة  مراتبَ 
يرتبط ارتباطًا وثيقًا بحالته الروحية والفكرية. ويتناسب عمق البصيرة المكتسبة 
الحكمة  إدراك  على  وقدرته  الفرد  جاهزية  مدى  مع  الطبيعة  علامات  بواسطة 
جسرٍ  بمثابة  التفسيرية  العملية  هذه  تُعدُّ  العلامات.  هذه  في  المتأصلة  الإلهية 
إيصالها  الخالق  أراد  التي  السامية  والرسائل  الباطنة  الطبيعة  معاني  بين  يربط 
إلى عباده، مما يجعل من عملية القراءة والاكتشاف رحلة معرفية وروحية غنية 

بالتأمل والتدبر في أسرار الخلق المودَعة فيه.

دلالة  إن  الاعتبار.  بعين  المعاني  نظرية  تؤخذ  أن  يجب  السياق،  هذا  في 
مفهوم المعنى تنطوي على مرتبتين غير متنافرتين: مرتبة الظاهر، ومرتبة الباطن. 
الجرجاني  عبد القاهر  عند  نجدها  أخرى  مرتبة  وجود  إلى  الإشارة  وتجدر 
 1078م/471هـ( وهي مرتبة »معنى المعنى«، إذ إن المعنى يُستَخدم أحيانًا  )ت.

للدلالة على معنى آخر غير المعنى المتبادر للذهن أولًًا))). 

، كلما  ه بخيطٍ يمتدُّ د ومتعدد؛ فالوجود يُشبَّ يُمكن اعتبار العالم ككيانٍ موحَّ
ت لنا مراتب إضافية. وينطبق هذا التشبيه على النصوص  بُسط هذا الخيط، تبدَّ

عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز )خَانْجي، د.ت(، ص 263. 	(((



110

المجالات وحدتها  هذه  من  تُبرز كل  إذ  الإنسانية،  والطبيعة  الخارجي  والعالم 
الداخلية وتعدد أبعادها وتراكيبها المتنوعة.

بمراتبها.  تتميز كل منها  بين مجالات متعددة  التماثل  يسعى حقي لإثبات 
هو   الله  والنص. الخارجي،  والعالم  والإنسانية،   الله،  المجالات: هذه  تشمل 
ن الأعلى للوجود بأسره، فهو يصوغ كل عنصر من عناصر الخليقة بقصد  المكوِّ
ودقة، وقد خلق الأشياء بطريقة تجعل بنيتها الأساسية متماثلة أو بعبارة أخرى، 
يعكس بعضها بعضًا. وينتمي كل مجال إلى مرتبة من الوجود؛ فالعالم الخارجي 
موجود في الأعيان، والمجتمع الإنساني موجود في الأذهان، والنص موجود 

في الكتابة، والكلام موجود في الألفاظ))).
لفترة  الإسلامي  الفكر  في  للاهتمام  مثيرًا  حقلًًا  الطبيعة  دراسة  شكّلت 
وفي  )الفلسفة(.  الحكمة  من  جزءًا  الطبيعة  دراسة  ت  عُدَّ إذ  بالقصيرة،  ليست 
الشريعة،  قواعد  مع  الفلسفة  توافق  مدى  يتمركز حول  كان  الذي  الجدل  ذروة 
بشأن  المتعارضة  الآراء  بين  متوازنة  رؤيةً   111م/505هـ(  )ت. الغزالي  قدم 
الميتافيزيقا  ضد  موجهًا  الرئيسي  اعتراضه  وكان  البحتة.  العقلانية  الفلسفة 
أن  على  حجته  الغزالي  أسس  إذ  الشريعة،  لقواعد  المتجاهلة  البحتة  العقلانية 
الفلاسفة ليس بإمكانهم استنباط كيفية عمل العالم بدقة عن طريق العقل وحده 
للكشف عن الواقع في نفسه. وعلى رأي الغزالي، فإن حضور الوحي ضروري 

لمعالجة وفهم المسائل الميتافيزيقية. 
المتعلقة  النظريات  تقويم  ينبغي  بأنّه  ة  الغزالي حجَّ م  الوقت نفسه، قدَّ وفي 
مستندة  والتجريبي،  العقلاني  التحليل  طريق  عن  الذاتية  لقيمتها  وفقًا  بالطبيعة 

لة حول مراتب الوجود، انظر: عبد الملك السعدي، شرح النسفية في  للاطلاع على مناقشة مفصَّ 	(((
في  الاقتصاد  الغزالي،  أبو حامد محمد  85-84؛  2009(، ص  سَلسَبيل،  )دار  العقيدة الإسلامية 

الاعتقاد، تحقيق مصطفى عمران )دار البصائر، 2009(، ص 364–363.



111

أو  المعرفة  وسائل  استخدام  المنهج  هذا  أتاح  وقد  المعرفة.  مراتب  منهج  إلى 
البُعد  إدراك  ذلك  في  بما  الخاصة،  الوجودية  نطاقاتها  في  الملائمة  الأساليب 

الدلالي للطبيعة في العالم الطبيعي.
تلا الغزاليَّ في هذا الشأن مجموعة من العلماء ساروا على هدي الغزالي، 
احه مثل طاشكبري زاده، وعبد  مثل ابن خلدون، وكاتب جلبي، والبركوي وشُرَّ
 خالفَ  ما والطبيعيَّات   « البركوي:  ويقول  الخادمي.  ومحمد  النابلسي،  الغني 
منها الشرع فمبني على الإلهيات وقد عرفتَ حالَها، وما لم يخالف لم يُمنَع«))). 
الطبيعية  العلوم  عناصر  أن  على  البركوي  شدد  القول،  هذا  خلال  ومن 
 دام أنها لا تتعارض  القائمة على الرصد التجريبي والتحليل العقلاني مقبولة ما
مع العقيدة الإسلامية، بينما رفض التفسيرات الميتافيزيقية التي تقوض المبادئ 

الدينية الأساسية أو تتعارض معها.

والسيرة  المحمدية  الطريقة  البِرْكَوي،  الدين  محيي  علي  محمد بن  محمد بن  الدين  زين  	(((
الأحمدية )القاهرة: الحلبي، 1379هـ/1960م(، 28.

وللوقوف على شروح هذا الكتاب، انظر: 	
محمدية  طريقة  شرح  في  محمودية  بريقة  الخادمي،  عثمان  مصطفى بن  محمد بن  محمد بن  	
وشريعة نبوية في سيرة أحمدية، ج1 )القاهرة: مطبعة الحلبي، 1348هـ(،.؛ حيث يبيّن الخادمي 
في  ذاتيًا  تأثيرًا  )الطبائع(  الطبيعية  الكائنات  لبعض  بأن  الادعاء  هو  للدين  مناقضًا   يُعدُّ  ما أن 
الأشياء، في حين يرى علم الكلام السني أن التغيُّرات في الطبيعة هي »كلمة الله« وليست بفعل 
أجسام  فيه عن  يبحث  الشرع( هو علم  منها   خالف  ما )والطبيعيات  الخادمي:  يقول  الكواكب. 
تأثير  نسبة  نحو  للشرع  والمخالف  المفردة،  الأجسام  من  تحتها  وما  وكواكبها  السماوات  عالم 
الأشياء الى بعض الطبائع، والمؤثر هو الله تعالى )فمبني على الإلهيات وقد عرفت حالها( في 
 لا يخالف الشرع منها كالطب فلا  الرد.)وما لم يخالف لم يمنع منه( قال الغزالي في المنقذ ما
يمنع. أقول لكن هي لعدم ثمرة تترتب عليها كالعبث لا سيما بالنسبة الى الكد في استحصالها 

فلا يبعد أن يلحق بتضييع العمر. 265-266
الأحمدية، والسيرة  المحمدية  الطريقة  شرح  الندية  الحديقة  النابلسي،  عبد الغني  أيضًا:  انظر  	.

ج. 1 )إسطنبول: مطبعة عمومية، 1290هـ(، 340–335.



112

البركوي،  ضمنهم  ومن  المتكلمين،  ذهن  شغلت  التي  المسائل  من 
النجوم،  حركة  مثل  الكونية  الظواهر  بين  سببية  علاقات  بوجود  الاعتقاد 
متناقضة  المعتقدات  هذه  أن  وجدوا  إذ  الأرض.  على  تقع  التي  والأحداث 
النظرة  عزز  الموقف  هذا  إن  المطلقة.   الله  لقدرة الإسلامي  المفهوم  مع 
السببية  إطار  في  الطبيعية  الظواهر  دراسة  ضرورة  ترى  التي  الأرثوذكسية 
إلى  السببية  تُنسَب  ولا  الحوادث،  لكل  الأول  السبب  هو  فالخالق  الإلهية، 
الكيانات الطبيعية أو الأجرام السماوية. ولكن، على عكس بعض المتقدمين 
ة مفادها أنه حتى وإن قبلنا تأثير قوة النجوم على  من العلماء، يقدم حقي حجَّ
الحوادث الطبيعية، فإن ذلك لا يتعارض مع العقيدة الإسلامية، إذ إن الله هو 
ينطبق على  نفسه  الأمر  أن  يرى  القدرات. كما كان حقي  يمنحها هذه  الذي 
ها  يعدُّ والتي  للأشياء،  الطبائع(  أو  )الطبع  »الطبيعة«  إلى  المنسوبة  السببية 
تلك  تتلقى  »الطبيعة«  أن  حقي  ويرى  الإسلام.  لقواعد  مخالفة  المتكلمون 
في  التأثير  على  القدرة  الطبيعة  منح  قد  بأن الله  نسلِّم  فعندما  من الله؛  القوة 
الأحداث، فإن العلاقة السببية بين طبيعة المخلوق والحدث لا تتعارض مع 

الدين وتعاليمه.

يورد حقي تشبيهًا يعين على فهم هذا الجدل الدائر بين الفلسفة والشريعة؛ 
على  يكتب  شخصًا  شاهدتا  وقد  ورقة،  على  تسيران  نملتين  التشبيه  ويخص 
القلم  وأن  نفسها  تلقاء  من  لا تحدث  الكتابة  أن  النملتين  إحدى  تزعم  الورقة. 
هو الفاعل الرئيسي، بينما تعترض النملة الأخرى التي تراقب عملية الكتابة عن 
لحدوث  الحقيقي  السبب  بذلك  فتكون  القلم،  تأمر  الأصابع  أن  عي  فتدَّ بُعد، 
الكتابة. كما يستخدم المثال الشهير للأشخاص المكفوفين وهم يصفون فيلًًا؛ إذ 
.يصدر المكفوفون تصريحاتٍ خاطئةً عن الفيل نتيجة تعميم معرفتهم المحدودة



113

المرتبة  لكن ضمن  تفسير صحيحًا،  يكون كل  السياق،  الكل))). وفي هذا  على 
الذي ينتمي إليها))).

في  الكونيات  علم  عن  تمامًا  منفصلًًا  الوقت  ذلك  في  التنجيم  يكن  لم 
للطبيعة،  مختلفةً  نظرياتٍ  وتحليل  دراسة  خلال  ومن  الإسلامي.  العالم 
من المنجمين  ونظريات  جهة،  من  المتكلِّمين  لنظريات  توفيقًا  حقي  .يقدم 

جهة أخرى. 

»هذا  ويقول:  عَطوف،  وأمٌّ  مربٍّ  معلم  أنها  على  الطبيعة  حقي  يرى 
منحى  ويأخذ  أبنائها«))).  على  تعطف  أم  الطبيعة-  -أي  أنها  يعلمنا  العالم 
أبعد ليصف الطبيعة بأنها رحم للبشرية قائلًًا: »ما زلنا في رحم الأم«))). ومن 
إلى  يؤدي  إذ  الحقيقية،  الولادة  بمثابة  الموت  اعتبار  يمكن  المنظور،  هذا 
ورود  حديقةُ  الطبيعة  فإن  حقي،  إلى  بالنسبة  الأبدي.  العالم  إلى  الدخول 

تُبهج الناظرين بجمالها.

(1)	 Ibrahim Hakki, Mârifetnâme, 85.

الكلام أولى من  الشريعة. الأول هو: »إعمال  إلى الأذهان قاعدتين مهمتين في علوم  يُعيد هذا  	(((
جانبًا  طرحه  من  بدلًًا  به  والعمل  الكلام  تأويل  أمكن-  -إذا  الأفضل  من  بأنه  ويقضي  إهماله«، 
الثاني، فهو: »الأصل في الكلام حمله على محمله الصحيح«، ويعني أن  المبدأ  أما  أو إهماله. 
غ.  يُعمّم أو يُحرّف عن سياقه بلا مسوِّ يُفهم على وجهه الصحيح، ولا  الأصل في الخطاب أن 
قاعدتين أصوليتين عامتين في  إلى  المبدآن  ل هذان  الثقافة الإسلامية، تحوَّ في  نظرًا لأهميتهما 
أحمد  انظر:  العدلية،  الأحكام  مجلة  من  التمهيدي  الفصل  في  بهما  الاستشهاد  تم  وقد  الفقه، 
)إسطنبول:  بركي  حكمت  علي  تحقيق  العدلية،  الأحكام  مجلة  المجلة:  شرح  باشا،  جودت 
المهمة  الإستراتيجيات  من  المبدأين  هذين  عدُّ  ويمكن   .1–20 ص   ،)1982 للنشر،  حكمت 
للحدِّ من النزاعات الفكرية، وبالتالي الاجتماعية، إذ يمنحان مساحات متعددة للفهم والتأويل، 

د الأصوات داخل الخطاب، بدلًًا من إسكاتها أو إقصائها. ويُبقيان الباب مفتوحًا أمام تعدُّ
(3)	 Ibrahim Hakki, Mârifetnâme, 163.

المصدر السابق 	(((



114

في مقدمة كتابه »معرفت نامه«، يستعمل الكاتب تشبيهَ »حديقة ورد يكون 
عطرها من نصيب الإنسان، دلالةً على الطبيعة ككل«))). إن زوال الإنسانية يترك 
العالم خاليًا من هذا العطر. ولكن، قد تستحيل الطبيعةُ سجنًا للإنسان. يوضح 
الطبيعة«))).  »سجن  صورة  في  يتمثل  بليغ  تشبيه  باستعمال  المبدأ  هذا  حقي 
ويمكن للناس أن يتحرروا من قيود الطبيعة باكتساب صفات الكمال. وفي هذا 

السياق، يكتب: »سِجن الطبيعة هو مثالٌ على جهنم«))).

الخارجي.  للعالم  الإلهي  التدبير  للطبيعة  الأولى  الثلاث  الصور  تعكس 
العلاقة  فإن  ذلك،  ومع  الطبيعة.  مع  تناغم  في  يعيش  أن  الإنسان  على  يتحتم 
الثلاث  الصور  أن  بالذكر  بالصراع. يجدر  تتسم  الحيوانية  بين الإنسان وطبيعته 
الأخيرة )سجن  الصورة  تشير  بينما  الطبيعي،  والعالم  الطبيعة  إلى  تشير  الأولى 
الطبيعة بصورة  تُعرض  الثلاث  الصور  ذاتها. ففي  البشرية  الطبيعة  إلى  الطبيعة( 
التغلب  يتعين على الإنسان  بينما تعكس الصورة الأخيرة نظرة سلبية،  إيجابية، 

عليها وتجاوزها.

دلالات الطبيعة في فكر سعيد النورسي
وسعيد  حقي  إبراهيم  العلَمين  بين  الطبيعة  مفهوم  في  بيِّن  تشابه  هناك 
فهمًا  وورثا  التقليدية  المعاهد  في  ا  مدرسيًّ تعليمًا  كلاهما  تلقى  فقد  النورسي. 
متشابهًا للطبيعة والعلم، فهمًا مؤصلًًا قائمًا على التراث الفكري الإسلامي. ومع 
ذلك، عاش حقي في فترة سابقة للنورسي، وتظهر المواجهة مع الفكر الوضعي 
العِلموي الحديث ومفهوم الطبيعة الاختزالي أكثر وضوحًا في أعمال النورسي.

المصدر السابق،1. 	(((
المصدر السابق، 500. 	(((
المصدر السابق، 222. 	(((



115

ل   تعكس السيرة الفكرية للنورسي ملامح شخصية انتقالية تتنقل بين التحوُّ
من الدولة العثمانية إلى تركيا الحديثة العلمانية. وقد تميزت حياته بانقسامات 
سياسية وثقافية عميقة أثرت إلى حدٍّ كبير على مهمته وفكره. ومع مرور الوقت، 
الدين  بين  الصراع  يفرضها  التي  التحديات  على  متزايدًا  تركيزًا  النورسي  ركز 

والعلم، خصوصًا كما تُؤطرها الرؤى الوضعية الحديثة للطبيعة.

ر الوضعي للطبيعة، فهو يرى الطبيعة  من الواضح أن النورسي رفض التصوُّ
ر  تُعبِّ الكائنات  وأن هذه  به،  بنوع وعي خاص  منها  يتميز كل  مركبة من عناصر 
 أسميه »علم دلالات الطبيعة«.  عن خالقها عن طريق الإشارة والدلالة، وهو ما
حرفيًّا  يعني  والذي  »عالم«،  يُدعى  العالم  بأن  وتكرارًا  مرارًا  قراءه  ر  يُذكِّ كما 
يشترك  الذي  والمتحدثة،  الحية  للطبيعة  ر  التصوُّ لخالقه. وقد واجه هذا  علامة 
فيه النورسي وغيره من المفكرين المسلمين في تلك الحقبة، تحديات من قبل 
التعليمية  المؤسسات  ا  رسميًّ تبنته  الذي  الوضعي،  للطبيعة  الجديد  المفهوم 
عند  العلوم  في  والغربية  والعلمانية  التحديث  مسيرة  من  جزءًا  بوصفه  التركية 

مطلع القرن الماضي.

الوضعي.  والفهم  للطبيعة  المؤصل  الإسلامي  الفهم  بين  بيِّن  فرق  هناك 
وتفسيرية،  تحليلية  مراتب  ذات  بكونها  تتميز  النورسي  عند  الطبيعة  فدلالات 
الطبيعة  في  جرم  »كلُّ  إليه  وبالنسبة  حقي.   طرحه  ما مع  كبير  حدٍّ  إلى  وتتشابه 
على  العالم  أن  النورسي  ويرى  ذاته))).  بحد  عالمًا  يُعدُّ  الصغر  في  تناهى  مهما 
علامات  كلها  تُعدُّ  الجزئي  المستوى  على  الدقيقة  والأجسام  الكلي  المستوى 
دالة على الله، وبمعنى آخر، إنَّ الكون الكلي والكون الجزئي يشكلان تجليات 
والعلماء  المفكرين  من  وغيره   تبناه حقي  ما مع  يتوافق  ر  التصوُّ وهذا  للخالق. 

بدیع الزمان سعيد النورسي، إشارات الإعجاز )إسطنبول، 1959(، 18. 	(((



116

الأسباب  استكشاف  إمكانيةَ  للعلماء  الطبيعة«  »مراتب  فكر  ويتيح  المسلمين. 
والدلالات في آن واحد، مع العمل على مستويات متعددة.

ولكنه  السببية،  العلاقات  من  شبكة  عن  عبارة  النورسي  عند  العالم  إن 
الكتيبات،  من  لا نهائي  عدد  على  يحتوي  كتاب  عن  عبارة  الوقت  نفس  في 
وطبقاتها  المعاني  من  شبكةً  معًا  تُنتج  التي  والحروف،  والكلمات،  والجمل، 
ن من كلمات، لكن كل  يتكوَّ العالم كتابًا  يُعدُّ  النورسي،  المتعددة. ومن منظور 
الكلمة، والثمرة تشبه  فالشجرة تشبه  الكتب.  العديد من  بداخلها  كلمة تحتوي 
برنامجَ  يحمل  أنها حرف  على  البذرة  تفسير  يمكن  ذاته،  الوقت  وفي  الحرف، 

شجرةٍ كاملة.

الإله ليس جزءًا من الطبيعة، فهو الخالق لهذه الطبيعة، وهناك علاقة دلالية 
بالنسبة  دالَّة على خالقه.  المخلوق علامة  العالم  المخلوق وخالقه:  العالم  بين 
إلى النورسي وغيره من العلماء، فليس وجود الإله متجلّيًا في الطبيعة فحسب، 
بل حتى صفاته تتجلَّى فيها. وبناء على هذا المنظور، فإن حوادث الطبيعة يجب 
ل على أنها تجليات لصفات الإله وأفعاله التي تحدث عادة ضمن  أن تُفهم وتؤوَّ
والقوانين  السببية  نطاق  على  لا تقتصر   الله  قدرة فإن  ذلك،  ومع  السببية.  إطار 

الطبيعية، كما يتضح من المعجزات التي منحها للأنبياء))).

في  آيات الله  يرون  فصاروا  بصائرهم  انفتحت  قد  قومٌ  الشهود  أهل  إن 
سمّاهم  الذين  أولئك  مخلوق،  كل  في  تجلّيه  ويشهدون  الوجود،  من  ذرة  كل 
بالتقوى،  نفوسهم  وزُكّيت  بالرياضة،  قلوبهم  صُقلت  قد  بالشهود،  النورسي 

الطبيعة؛  إلى  الوضعية  والنظرة  التقليدية  الإسلامية  النظرة  بين  الجوهرية  الفروق  إحدى  هذه  	(((
 الله  فبينما يرى الوضعيون أن القوانين الطبيعية ثابتة لا تتبدل، يؤمن العلماء المسلمون بأن قدرة
تجري  فهي  عليها،  متعالية  مطلقة  تبقى  بل  الطبيعة،  في  سنَّها  التي  القوانين  لا تقيدها  تعالى 

بمشيئته لا بذاتها.



117

فصاروا يقرأون كتاب الطبيعة كما يقرأون كتاب الوحي. وأما العوام، وإن كانوا 
من جملة المسلمين، فإنهم لقصور بصرهم وبصيرتهم لا يدركون من إشارات 

الموجودات إلا ظاهرها.

الطبيعيين  عند  لمفهومها  تمامًا  مخالف  النورسي  عن  الطبيعة  مفهوم  إن 
والوضعيين. فالنورسي لا يرى الطبيعة على أنها آلة تعمل بذاتها، بل هي كيان 
والطبيعة  بين الله  العلاقة  كانت  فقد  قبل الله. ومع ذلك،  ا من  فعليًّ ومُدار  مُسيَّر 

موضع جدل واسع بين الفلاسفة والعلماء المسلمين.

 واختلفت وجهات النظر بشأن مدى تدخل الله المباشر في النظام الطبيعي 
ابن سينا  مثل  بارزين  مسلمين  بآراء فلاسفة  النورسي  ويستشهد  وآليات عمله. 
هو  أن الله  اعتقدا  الذين   1198م/339هـ(  )ت. والفارابي   1037م/427هـ(  )ت.
نها من التأثير بمخلوقات  الذي وهب المخلوقاتِ طبيعتَها الجوهرية والتي تمكِّ
أخرى في الطبيعة عبر العلاقة السببية. ووفقًا لهذا المنظور، فإن الله هو الفاعل 
النهائي، إذ يمنح الأشياء طبيعتها ويضعها في حالة حركة. وفي المقابل، رفض 
الخالق  بين  المتوسطة  للسببية  المفهوم  هذا   1111م/505هـ(  )ت. الغزالي 
ذلك  على  بناء  المباشر.  خلق الله  من  هي  سببية  كل علاقة  أن  مؤكدًا  والخلق، 
تجلٍّ  هي  طبيعية  ظاهرة  وكل  الطبيعة،  في  ومتصرفًا  باستمرار  خالقًا  يكون الله 

مباشر لإرادته.

لم يتخذ  الأسباب.  أو مسبب  الأول،  السببَ  الإله  يعتبران  الرأيين  كِلا  إن 
إلى  يشير  التعليمي  تأسيسه  أن  رغم  الحوار،  هذا  من  صريحًا  موقفًا  النورسي 
الشديدة  معارضته  بجلاء  ح  يوضِّ فإنه  ذلك  ومع  الغزالي.  رؤية  نحو  ميله 
ا بمعزل  ر المادي والوضعي للطبيعة، الذي يراها نظامًا مستقلًًا يعمل ذاتيًّ للتصوُّ
الاعتقاد  مع  الرؤية  هذه  لا تتوافق  النورسي،  إلى  بالنسبة  الإلهية.  الإرادة  عن 



118

المسلم  أن  ويرى  والتدبير.  الخلق  في  الإله  دورَ  تنفي  لكونها  الإسلامي، 
الطبيعة  بسبب  تنشأ  الطبيعية  الظواهر  بأن  الطبيعاني  الاعتقاد  قبول  لا يمكنه 
يرى  بل  القرار.  على  القدرة  تمتلك  عاقلًًا ولا  كيانًا  ليست  الطبيعة  وبأن  ذاتها، 
لمشيئته  نتيجة  مكوناتها  جميع  وأن  من الله،  مخلوقةٌ  الطبيعةَ  أن  النورسي 
للوضعانية  المستقلة  الآلية  الرؤية  تحدي  على  التصور  هذا  لا يقتصر  وإرادته. 
.فحسب، بل يعيد تأكيدَ الأساس اللاهوتي الذي يجعل الله في مركز كل الوجود

والعمليات الطبيعية.

ر  فمن هذا المنطلق، يتباين مفهوم النورسي للطبيعة تباينًا واضحًا مع التصوُّ
فبينما  فلسفي.  أساس  ينطوي عليه من  الحديث، وما  الوضعاني  للعلم  المادي 
الظواهر  بين  السببية  العلاقات  ملاحظة  على  الحديث  الوضعاني  العلم  يقتصر 
الغاية.  أو  المعنى  سؤال  إلى  التطرق  تجنبَ  يتعمد  فإنه  وتفسيرها،  الطبيعية 
الظواهر  من  مجموعة  عن  عبارة  ليست  الطبيعة  فإن  النورسي،  إلى  بالنسبة  أما 
ا، بل هي كتاب إلهي مؤلَّف، مليء بالآيات التي تشير إلى الخالق  المرتبطة سببيًّ

وتكشف عن حكمته.

بناءً على تصور النورسي للطبيعة، يسهل علينا أن نَخلُصَ إلى أنه ورث من 
التراث الإسلامي مفهومَ مراتب الطبيعة، والنظر إلى السببية والمعنى على أنهما 
السببية  المرتبتين،  هاتين  فإن  وبالتالي،  الطبيعة.  بنية  مترابطان تشكلان  مرتبتان 
والمعنى، تمثلان مستويين تحليليين متلازمين لا يمكن فصلهما، بل يكمل كلٌّ 

منهما الآخر في إطار البحث والفهم العميق للطبيعة.

هناك بُعد آخر لافت في دلالات الطبيعة وفق فهم النورسي، وهو الترابط 
الوثيق بين القرآن والطبيعة، إذ يُنظر إليهما على أنهما مرآتان تعكسان بعضهما 
لألسنتها،  الدائم  والمفسر  الطبيعة،  لكتاب  الأزلية  الترجمة  هو  فالقرآن  بعضًا. 



119

الحسنى  لأسماء الله  الخفية  الكنوز  يكشف  إنه  الخلق.  آيات  يتلو  الذي  وهو 
المنقوشة على صفحات السماوات والأرض. ويرى النورسي العديد من أوجه 
التشابه بين القرآن وكتاب الطبيعة، إلا أنه يمنح الأولوية لكتاب الطبيعة بوصفه 
النص التأسيسي الذي تتجلى من خلاله الحقائق الإلهية وتُفهم دلالاتُها))).

ا بين التحليل السببي من جهة،  المقاربة الوضعية للطبيعة تفصل فصلًًا قطعيًّ
السببي،  التحليل  على  حصريًّا  تركز  إنها  إذ  أخرى،  جهة  من  الطبيعة  ومعاني 
انطلاقًا من الاعتقاد بأن الاثنين غير متوافقين. لم يكن هذا الفصل أمرًا معهودًا 
ونتيجة  الوقت.  ذلك  في  المسلمين  المفكرين  من  النورسي وغيره  إلى  بالنسبة 
لذلك، كان عليهم ابتكار إستراتيجية ذكية لمقاومة الرؤية الوضعية للطبيعة دون 
أن  إثبات  حاولوا  الوضعي.  العلم  إليها  توصل  التي  السببية  التفسيرات  رفض 
ا تبني رؤية مادية  التفسيرات السببية التي يقدمها العلم الحديث لا تستلزم منطقيًّ
الحديثة تكشف  العلمية  أن الاكتشافات  العكس، كانوا يرون  للطبيعة. بل على 

عن عظمة الله وتعزز عمق المعاني الكامنة في الطبيعة.
ر المادي للطبيعة الخالي من المعنى،  بينما حاول الوضعيون تقديم التصوُّ
النورسي يرون  الذين عاشوا في زمن  التركية والشباب  العلمية  كانت الأوساط 
إحياء  إعادة  من خلال  الاتجاه  هذا  مقاومة  هو  لمشروعه  الأساسي  الهدف  أن 
معًا،  والمعنى  السببية  تحليل  ينبغي  بأنه  النورسي  جادل  وقد  بالمعنى.  الطبيعة 
الفهم  مع  ر  التصوُّ هذا  تعارض  وقد  الإسلامي.  التاريخ  عبر  الحال  كان  كما 
ا الجمهورية التركية الناشئة آنذاك))). الوضعي للعلم والطبيعة، الذي تبنّته رسميًّ

(1)	 Bediuzzaman Said Nursi, Sözler (Istanbul: Sözler Yayınevi, 1990)

وبديع الزمان سعيد النورسي، إشارات الإعجاز، 98.
 Şerif Mardin, Religion and انظر:  المسألة،  هذه  حول  شمولًًا  أكثر  مناقشة  على  للاطلاع  	(((
 Social Change in Modern Turkey: The Case of Bediüzzaman Said Nursi ( Albany,

.NY: State University of New York Press, 1989)



120

دلالات الطبيعة عند طه عبد الرحمن
الحديث.  العصر  في  المسلمين  الفلاسفة  طليعة  في  عبد الرحمن  طه  يُعد 
وراء  وما  الأخلاق  بين  للعلاقة  فريد  تصور  تقديم  في  أعماله  عبر  ساهم  وقد 
عبد الرحمن  طه  يقدم  الحداثة«،  »روح  كتابه  في  الإنساني.  والفعل  الطبيعة 
وجه  على  للطبيعة  والنفعي  المادي  وتصورهم  المحدود،  الغربي  للفكر  نقدًا 
الخصوص. ويدعو إلى إصلاح أخلاقي مؤصل يستند إلى المبادئ الإسلامية، 
مادية  دلالات  فيه  عنصر  كل  يحمل  دالًّاًّ  كيانًا  بوصفه  الكون  إلى  تنظر  التي 
الإنسان  بين  العلاقة  تقوم  عبد الرحمن،  لطه  وفقًا  سواء))).  حدٍّ  على  وروحية 
أن  ويؤكد  والسيطرة.  الهيمنة  على  وليس  والتراحم،  التعاطف  على  والطبيعة 
يعكس  وهذا  لها،  لا »سيدةً«  للبشرية،  ا«  »أمًّ بوصفها  تُعامَل  أن  ينبغي  الطبيعة 

رؤيةً تحترم الطبيعة وتتجاوز منظورها الأداتي والاستهلاكي.

في بنائه المعرفي، لا يعدّْ طه عبد الرحمن الإنسان مالكًا للطبيعة، وليست 
الخلافة  بمبدأ  المرتبط  المفهوم  هذا  إن  فيها.  خليفة  هو  بل  عليها،  سيادة  له 
طه  ه  ويُوجِّ عليها.  والحفاظ  الطبيعة  برعاية  ا  أخلاقيًّ التزامًا  يعكس  الإسلامي، 
الإنسان،  ر  وبتصوُّ الطبيعة«،  مع  »التعاقد  بفكرة  الحديث  للاعتقاد  ا  إضافيًّ نقدًا 
معها.  تعاقدية  علاقة  إقامة  على  قادر  أنه  الطبيعة،  على  السيطرة  في  فشله  بعد 
فهم  سوء  من  تنبع  لأنها  الخلل،  وعميقة  واهية  الأفكار  هذه  أن  طه  ويرى 
على  تقوم  والتي  والطبيعة،  الإنسان  بين  الحقيقية  العلاقة  لطبيعة  جوهري 

التكامل والمسؤولية، وليس على الاستغلال والتحكم.

الكوني«  »العهد  مفهوم  إلى  عبد الرحمن  طه  يدعو  ذلك،  على  علاوة 
الذي يتجاوز الرؤية الميكانيكية أو التعاقدية للعلاقة بين الإنسان والطبيعة كما 

انظر: طه عبد الرحمن، روح الحداثة. 	(((



121

تعاملًًا  أو  ا  قانونيًّ اتفاقًا  كونه  يتجاوز  العهد  فهذا  الغربية.  الحداثة  في  شائع  هو 
المشاهَدة  الأبعاد  الاعتبار  في  تأخذ  وأخلاقية  روحية  رابطة  هو  بل  ا،  مصلحيًّ
في  خليفة  بوصفه  الإنسان  مسؤولية  على  العهد  هذا  ز  ويركِّ للوجود.  والغيبية 
العميق بين جميع مكونات الخلق، وعلى الأمانة  الترابط  الأرض، مؤكدًا على 

الإلهية التي أُنيطت بالبشر لرعاية الطبيعة وحمايتها.

اعتماد  وينتقد  المعرفة،  قضايا  أيضًا  فلسفته  في  عبد الرحمن  طه  ويتناول 
الفكر الغربي على النقد بوصفه الوسيلة الوحيدة للوصول إلى الحقيقة، مشيرًا 
للمعرفة،  أخرى  سُبلًًا  هناك  أن  ويرى  كافٍ.  وغير  محدود  النهج  هذا  أن  إلى 
للعالم ولمسؤولية الإنسان  فهمًا أعمق  السبل  الوحي الإلهي، وتتيح تلك  منها 
م هذا المنظور الأخلاقي والروحي رؤيةً شموليةً تدمج بين  تجاه الطبيعة. ويقدِّ
ر الحداثي للطبيعة، الذي ساهم  الأبعاد المادية والمتعالية للكون، متحديًا التصوُّ

في استنزافها وتدهورها.

 دلالات الطبيعة في المسيحية: من القديس فرنسيس إلى
البابا فرنسيس

دالة  بعلامات  مليئًا  كتابًا  الطبيعةَ  المسيحية  تعدُّ  للإسلام،  مماثل  بشكل 
»كتاب  مفهوم  يُعدُّ  الإلهية.  الحكمة  إلى  ويشير  التأمل  إلى  يدعو  على الله، 
استخدمه  وقد  المسيحي،  اللاهوت  في  بعمق  متجذرًا  مفهومًا  الطبيعة« 
للعالم  الروحية  الأهمية  للتأكيد على  العصور  مرِّ  والمفكرون على  اللاهوتيون 
الطبيعي. يُبرز هذا المفهوم الاعتقاد بأن الطبيعة ليست واقعًا ماديًّا فحسب، بل 

هي نص إلهي يكشف عن عظمة الله، وحكمته، وحضوره في الكون.

ومواعظ  تعاليم  في  المفهوم  هذا  عن  وضوحًا  التعبيرات  أكثر  تظهر 
القديس فرنسيس الأسيزي، إذ إنه رأى أن جميع عناصر الخليقة -بما في ذلك 



122

تحت  الوجود  في  يشتركون  إخوة  الطبيعية-  والعناصر  والنباتات،  الحيوانات، 
معظمة  هبةً  بل  لا غير،  ماديًّا  كيانًا  الطبيعة  لم تكن  إليه،  وبالنسبة  رعاية الله. 
على  الطبيعة  عن  اللاهوتي  فكره  ز  وركَّ وعنايته.  محبة الله  على  حية  وشهادة 
مع  انسجام  في  العيش  إلى  البشرية  داعيًا  والخلافة،  والامتنان،  التواضع،  قيم 

الخليقة، وفقًا لمبدأ الخلافة والرعاية، بدلًًا من الاستغلال والسيطرة.

وحاول البابا الحالي)))، الذي يحمل اسم القديس فرنسيس، إحياء التقليد 
المرتبط به. ففي رسالته العامة »كن مسبّحًا« )Laudato Sì)، التي تحمل العنوان 
البيئي  اللاهوت  فرنسيس  البابا  يستلهم  المشترك«،  ببيتنا  العناية  »في  الفرعي 
عصرنا.  في  ة  الملحَّ البيئية  التحديات  معالجًا  الأسيزي،  فرنسيس  للقديس 
ت  ه نقدًا حادًا لثقافة الاستهلاك المفرط، والجشع، والاستغلال، التي أدَّ ويوجِّ
يدعو  لكوكب الأرض،  المتفاقمة  للأزمة  أسفه  ر عن  يُعبِّ وإذ  البيئة.  تدهور  إلى 
البابا إلى »تحرك عالمي سريع وموحد« لمواجهة الأزمات البيئية الكبرى، مثل 
النظم الاقتصادية غير المسؤولة، والاحتباس الحراري، والتحديات البيئية التي 

تهدد البشرية والعالم الطبيعي.

حًا«، يحث البابا الناس من جميع الأديان أو حتى غير  في رسالته »كن مسبِّ
البيئية  الأبعاد  بين  يربط  الذي  المتكاملة  البيئة  نهج  تبنِّي  على  منهم،  المتدينين 
مستندًا  ا  أخلاقيًّ التزامًا  بوصفه  المفهوم  هذا  ويطرح  والروحية.  والاجتماعية 
ون  إلى التقاليد المسيحية في رعاية الخليقة وتحقيق العدالة للفقراء، الذين يُعدُّ
الأكثر تضررًا من تدهور البيئة. ومن خلال إعادة إحياء تراث القديس فرنسيس 
أيضًا  البعد اللاهوتي للطبيعة، بل يدعو  بالتأكيد على  البابا  الأسيزي، لا يكتفي 
إلى تبنِّي نهج جماعي، رحيم، ومستشعر بمسؤوليته، لحماية الأرض من أجل 

توفي البابا فرنسيس يوم 21 أبريل 2025 بعد إنجاز الكتاب ]المترجم[.  	(((



123

الأجيال القادمة. وقد تمت مناقشة هذا التطور التاريخي بمزيد من التفصيل في 
القسم السابق »الطبيعة بوصفها كتابًا«.

دلالات الطبيعة في آسيا: الدالاي لاما
أجل  من  والأمل  الحب  عن  محادثة  القلب:  إلى  القلب  »من  كتابه  في 
 Heart to Heart: A Conversation of Love and Hope for Our( »كوكبنا الثمين
Precious Planet(، دعا الدالاي لاما الرابع عشر إلى »ثورة متعاطفة« في علاقتنا 

لتنمية  ليست  »التعاطف، والمحبة، والإحسان، مفاتيح  الطبيعة. وقد كتب:  مع 
لن يأتي  العالم  في  الحقيقي  والتغيير  أيضًا.  كوكبنا  لبقاء  بل  فحسب،  الإنسان 
الجذري للأزمات  السبب  أن  الدالاي لاما  يرى  القلوب«))).  في  التغيير  إلا من 
ته، يستشهد بشانتي ديفا  البيئية يكمن في أنانية الإنسان ونزعة الأنا. ولتعزيز حجَّ

)Shantideva( الذي يقول:

.»كل فرحٍ في هذا العالم
.ينبع من رغبة في سعادة الآخرين،
.وكل معاناة في هذا العالم

تنشأ من رغبة في سعادتي وحدي«))).

ما يقترحه الدالاي لاما كحل للأزمة البيئية الراهنة يتقاطع إلى حدٍّ كبير مع 
 أطرحه في هذا الكتاب: تربية النفس مع بناء علاقة إيثارية مع الطبيعة، وهو  ما

 يُعرف بأخلاقيات الفتوة. ما

(1)	 Dalai Lama and Patrick McDonnell, Heart to Heart: A Conversation on Love and 

Hope for Our Precious Planet (New York: HarperCollins Publishers, 2023), 70-71.

المصدر السابق، 75. 	(((



124

متصلة  الطبيعة  تُعدُّ  والصين،  الهند  عبر  الممتدة  الشرقية  الأديان  سياق  في 
في  يتردد  مفهوم  وهو  عليا،  إلهية  لقوة  كلاهما  يخضع  إذ  بالإنسان،  ا  جوهريًّ
الكونفوشيوسية  تُعرف  والبوذية.  والكونفوشيوسية،  والطاوية،  الهندوسية، 
د، تخضع فيه  إنها ترى أن الكون جسد موحَّ إذ  الطبيعة والمبدأ«،  بأنها »مدرسة 
الطبيعة والإنسان لنظام شامل يربط بين السماء والأرض. وبالمثل، تؤكد الطاوية 
أما  الذي يحكم جميع مظاهر الانسجام والنظام.  »التاو«،  لـ  الثابت  المبدأ  على 
الهندوسية والبوذية، فتركزان على مفهوم الـ«دارما«، الذي يمثل الطبيعة الأساسية 
البشرية.  والحياة  الكون  من  كلًّاًّ  يحكم  الذي  الطبيعي  النظام  ويبرز  للوجود، 
وفي جوهرها، تشترك هذه التقاليد الدينية الشرقية في رؤية عميقة للتشابك بين 
الإنسان والطبيعة، كونها ترى أن القوة الإلهية المصدر الوحيد للحكم والتنظيم، 

مما يرسخ مفهوم القداسة في العلاقة بين البشر والعالم الطبيعي.

ازدواج العلم والعلامات
العلاقة  تشكيل  في  بعيد  حدٍّ  إلى  الحديث  العلمي  النموذج  أسهمَ  لقد 
والسيطرة.  للهيمنة  موضوع  أنها  على  ر  تُصوَّ أصبحت  التي  بالطبيعة،  الإنسانية 
فإن اعتبار الطبيعة خصم يجب إخضاعه بالعقل والذكاء البشري أدى إلى فصل 
الإنسان عن المعاني الأعمق والمسؤوليات الأخلاقية المرتبطة بها. وبدلًًا من 
الأولوية  إعطاء  إلى  الحديث  الفكر  يميل  البشري،  السلوك  على  قيود  فرض 
والأخلاقي  الروحي  البعد  مراعاة  دون  الإنسانية  والرغبات  الحاجات  لإشباع 
إلهية،  آية  أمّ رحيمة أو  الطبيعة تُرى كأنها  النهج، لم تَعُد  للوجود. ونتيجة لهذا 

بل اختُزلت لتكون موردًا للاستغلال.

الروحية  العوالم  نتيجة دمج  المشكلة  الحديثةُ هذه  الوجودِ  تفاقم نظرياتُ 
معاني  في  التأمل  أو  للتسامي  مجالٍ  أي  يُلغي  مما  واحد،  بُعدٍ  في  والمادية 



125

دراسة  الوجودية  الناحية  من  المستحيل  من  يصبح  التصور،  وبهذا  الطبيعة. 
الطبيعة بوصفها أكثر من مجموعة من الظواهر المادية، مما يجردها من رمزيتها 

ودلالاتها الروحية.

بالنسبة إلى العلم الحديث، فإن الإنسان هو الذي يحدد المعايير، وبالتالي 
لا تعدُّ القفص الذي ينبغي التحرر منه. وأصبحت طبيعة الإنسان وجوهره محددة 
 يقبله العقل وفقًا  ف على أنه كل ما بامتلاك للعقل، وأصبح القانون الطبيعي يُعرَّ

.((()santa ratio( أو الرأي المنطقي )recta ratio( لمبدأ الرأي الصحيح

مع  حاسمة  قطيعة  وحده  العقل  في  الإنسان  لماهية  الاختزال  هذا  ل  يُشكِّ
الأبعاد  بين  يجمع  بًا  مركَّ كيانًا  الإنسان  في  رأت  التي  السابقة  الفكرية  التقاليد 
الوحيد  المصدر  بأنه  العقل  ترسيخ  خلال  فمن  والعقلية.  والروحية  الجسدية 
والحدس،  الوحي،  دور  الحديثان  والفلسفة  العلم  قلَّص  والأخلاق،  للحقيقة 
الطبيعي  القانون  إلى  يُنظر  لم يَعُد  الإطار،  هذا  وضمن  الميتافيزيقي.  والفهم 
على أنه نظام إلهي أو ترتيب جوهري متأصل في الخلق، بل بات يُفهم على أنه 

عه توافقات العقل البشري. بناءٌ عقلي من صنع الإنسان، تحدده وتشرِّ

القانون الطبيعي الذي كان  ل مضامين مهمة. فمبدأ  يترتب على هذا التحوُّ
لما  وذاتيًّا، يخضع  مرنًا  مفهومًا  أصبح  الكوني  النظام  أو  الإلهية  بالإرادة  دًا  مقيَّ
الميتافيزيقية  الأسس  استبدال  تم  وبهذا،  نافعًا.  أو  مقبولًًا  البشري  العقل  يراه 
ميكانيكية.  وتفسيرات  نفعية  بحسابات  للطبيعة  الجوهري  والمعنى  للأخلاق 
ه إلى فصل الإنسان عن الشعور بالمساءلة أمام قوة عليا، وجعل  أدى هذا التوجُّ
الطبيعة  ذاته. وانتقلت  الوقت  للمعنى في  القاضي والمُنشئ  البشري  العقل  من 

(1)	 Paul Edwards, ed., «Natural Law» in Encyclopedia of Philosophy (New York: 

Macmillan, 1972), 542.



126

من كونها نظامًا متساميًا يحمل في طياته معانيَ ودلالاتٍ روحيةً وأخلاقيةً إلى 
الإنسان  يُضفيه  الذي  بالمعنى  معناها  يتحدد  القيمة،  من  خاليًا  ا  ذاتيًّ أمرًا  كونها 

عليها، وتخضع للسيطرة والتحليل وفقًا لمعايير نفعية بحتة.

القانون  مفهوم  وتقليصَ  وحده،  العقل  في  البشرية  الطبيعة  اختزالَ  إن 
متذبذب.  موقف  في  الإنسانيةَ  يضع  عقلانية،  مفاهيم  ضمن  وحصره  الطبيعي 
فمن دون ارتباطٍ بالميتافيزيقا أو بالمطلق الإلهي، تجد الحداثة صعوبة في تناول 
الحاجة  يبرز  الانفصال  إن هذا  للوجود.  النهائية والمعنى الأسمى  الغاية  أسئلة 
ة إلى إعادة النظر في الأطر التقليدية التي تدمج بين العقل والوحي، وبين  الملحِّ
الفكري  التوجيه  هذا  عن  العودة  إن  وخالقه.  الخلق  وبين  والطبيعة،  الإنسان 
الإنسان  لماهية  الحداثة  تعريف  إعادة  عبر  المفقود  التوازن  تعيد  أن  يمكن 
من  والعقلي  الروحي  البُعدين  بين  التكامل  هذا  استعادة  فمع  بالعالم.  وعلاقته 
جهة، والبُعد المادي من جهة أخرى، يصبح من الممكن صياغة منهج متكامل 
ورؤية أكثر شمولية للإنسانية تتجاوز هذا الاختزال الحداثي للإنسان، وتتسامى 

به إلى إعادة الوعي الأخلاقي الضروري لفهم موقع الإنسان في الكون.

وطه  والنورسي،  حقي،  مثل  آرائهم  مناقشة  تمت  الذين  العلماء  يقدم 
عبد الرحمن، إطارًا بديلًًا لفهم الطبيعة، وهو إطار معرفي يبين أن السببية والمعنى 
استكشاف  يتيح  الطبيعة  مراتب  مفهوم  على  الاعتماد  إن  معًا.  يوجدا  أن  يمكن 
الطبيعي.  للعالم  فهمنا  يثري  مما  واحد،  آنٍ  في  والدلالية  الفيزيائية  أبعادها 
لا يقتصر هذا المنظور على دراسة الأسباب المادية التي تحكم الظواهر الطبيعية، 
 يعيد ربط الإنسان بالعلامات الكامنة في الخلق. ا، ما بل يُضفي عليها بُعدًا معنويًّ

ا للتحديات  م حلًًا جذريًّ إن الجمع بين العلم الطبيعي وعلم العلامات يُقدِّ
التجريبية  الصرامة  دمج  طريق  فعن  الحديث.  العلمي  النموذج  يفرضها  التي 



127

الرمزية  الأبعاد  النهج  يستعيد هذا  الطبيعة،  التأويلي لدلالات  العمق  للعلم مع 
دتها الحداثة من معناها. يبني هذا الإطار جسرًا بين  والروحية للطبيعة التي جرَّ
الطبيعي.  للعالم  فهمًا شاملًًا  يتيح  مما  والمعنى،  السببية  وبين  والوحي،  العقل 
علاقةٍ  تأسيس  إعادةُ  يمكننا  المترابطة،  المراتب  هذه  واستيعاب  فهم  ومع 
أمام خالقها.  والرعاية، والمسؤولية  قائمة على الاحترام،  الطبيعة،  متناغمة مع 
لمواجهة  الضروري  التوازن  إعادة  يمكن  المنهج،  هذا  على  الاعتماد  ومع 
تفاعل  أمام  الطريق  د  يُمهِّ المنهج  فهذا  في عصرنا.  والبيئية  الوجودية  الأزمات 
نصًا مليئًا  الطبيعة بوصفها  التعامل مع  العالم، ويتم  أكثر أخلاقيةً وروحانيةً مع 
الأصيل  موقعه  إلى  الإنسان  يعيد  مما  والتدبر،  التأمل  تستوجب  التي  بالدلائل 

بوصفه خليفة ومسؤولًًا عن الخلق.



الله جلَّ جلاله - محمد حبيب الله صلى الله عليه وسلم



129

الفصل الثالث

نحو أخلاق بيئية جديدة مبنية على الإحسان

.»إن الله وملائكته وأهل السموات والأرضين،
حتى النملة في جحرها، وحتى الحوت؛ ليصلون على معلم الناس الخير«))).

حديث نبوي

إن  ا.  أخلاقيًّ  هو صواب  ما بفعل وممارسة  أساسية  بصورة  الأخلاق  تُعنى 
مباشرة  بنتيجة  يعود  العصر  هذا  في  نواجهها  التي  البيئية  الأزمة  من  كبيرًا  جزءًا 
إلى الأنشطة البشرية. وإذا كانت الأفعالُ البشرية قد أدّتْ إلى هذه الأزمة، فإن 
هذه  معالجة  فإن  ذلك،  ومع  أيضًا.  البشري  السلوك  من  ينبثق  أن  يجب  حلها 
أو  الفردي  المستوى  السلوك، سواء على  في  تغيير  أكثر من  منا  تتطلب  القضية 
الطبيعة، وعلاقتنا  تفكيرنا حيال  إعادة صياغة طريقة  إلى  نحتاج  إذ  المؤسسي؛ 
السياسية  فالتغييرات  السياق.  هذا  في  الأخلاقي  التصرف  يعنيه  وما  بها، 
كليهما.  ه  يوجِّ أخلاقي  إطار  وجود  دون  كافية  لن تكون  وحدها  والاقتصادية 
الأخلاق  بين  العلاقة  في  ا  تحولًًا جذريًّ الكتاب  هذا  يقترح  المنطلق،  هذا  ومن 

والاقتصاد والسياسة))).

أخرجه الترمذي 2280 	(((
التشكيل  الترابطات وإعادة  القيِّمة بشأن  نقاشاتنا  الدكتور محمد حمور على  إلى  بالشكر  م  أتقدَّ 	(((
بين الأخلاق والاقتصاد والسياسة، والتي كان لها أثر بالغ في إثراء الأفكار المعروضة أدناه.



130

في النموذج السائد، يهيمن الاقتصاد هيمنة مطلقة، مُخضعًا كلًّاًّ من السياسة 
 تتشكل القرارات السياسية وفقًا لمتطلبات النمو الاقتصادي،  والأخلاق. فغالبًا ما
مما يجعل الاعتبارات الأخلاقية ثانوية. وضمن هذا النظام، تعمل السياسة كوسيلة 
لخدمة الأجندات الاقتصادية، سواء عبر الأطر التنظيمية، أو تخصيص الموارد، أو 
فتتراجع  أما الأخلاق،  التي تضع كفاءة السوق في مقدمة الأولويات.  السياسات 

إلى الهامش، محصورةً في نطاقات لا تعيق المصالح الاقتصادية.

الاقتصاد الأخلاق

السياسة السياسة

الأخلاق

 النموذج السائد
الذي سبّب أزمات بيئية

 النموذج المقترح
لحل أزمات البيئة

الاقتصاد

الشكل 2: نموذجان يتعلقان بأزمات البيئة.

المبادرات  أو  البيئية  السياسات  تهميش   يتم  ما كثيرًا  المثال،  سبيل  على 
الاقتصادية.  للمكاسب  تهديدًا   اعتُبرت  ما إذا  الاجتماعية،  بالعدالة  المتعلقة 
حساب  على  الأجل  قصيرة  الاقتصادية  للأرباح  الأولوية  يمنح  النموذج  فهذا 
التداعيات الأخلاقية أو البيئية طويلة المدى. وضمن هذا الإطار، تعمل السياسة 
على ترسيخ هذه العقلية التي تضع الاقتصاد في المقام الأول، مما يضمن بقاء 
الاعتبارات الأخلاقية في مرتبة ثانوية، ولا تطبق إلا عندما تتماشى مع الأهداف 

التي يفرضها السوق.



131

منظورنا: يجب  في  ل  تحوُّ إحداثِ  الهرمي، لا بد من  التسلسل  لقلب هذا 
للقرارات  الأولَ  هَ  الموجِّ تصبحَ  وأن  الأساسي،  دورها  الأخلاقُ  تستعيد  أن 
الاقتصادية والسياسية، بدلًًا من أن تكون خاضعة لها. في هذا النموذج، تصبح 
ه القرارات السياسية والأنشطة الاقتصادية.  الأخلاق المبدأ الإرشادي الذي يوجِّ
ا، يضمن توافق الإجراءات الاقتصادية مع الأهداف  وتتولى السياسة دورًا تنظيميًّ
بدلََا  وهكذا،  المجتمعي.  والرفاه  والاستدامة  العدالة  مثل  الأوسع،  الأخلاقية 
من أن تكون السياسة في خدمة المصالح الاقتصادية، تصبح الأداة التي تُترجم 

بواسطتها المبادئ الأخلاقية إلى واقع ملموس.

مما  الأخلاقية،  للمعايير  الاقتصادية  الأنشطة  تخضع  النموذج،  هذا  في 
وراء  السعي  من  بدلًًا  العام،  الصالح  تخدم  بطريقة  الأسواق  تعمل  أن  يضمن 
الأهداف  لخدمة  الاقتصادية  القرارات  توجيه  إعادة  ويتم  ثمن.  بأي  الربح 
السياسية القائمة على أسس أخلاقية، مع التركيز على التوزيع العادل للموارد، 
من  العلاقة  تتحول  وبهذا،  المجتمع.  وازدهار  الأمد،  طويل  البيئي  والإشراف 
إلى  السياسة والأخلاق  الاقتصادية على كل من  الاعتبارات  فيه  تهيمن  نموذج 
نموذج تكون فيه الأخلاق القوة الموجهة للحكم السياسي، الذي بدوره يضبط 

السلوك الاقتصادي بما يتماشى مع المبادئ الأخلاقية.

هذا التحول في المنظور ضروري لتطوير أخلاقيات بيئية مستدامة وإيثارية، 
ها نظامًا مترابطًا  أي أخلاقيات تحترم الطبيعة ليس بوصفها موردًا فحسب، بل بعدِّ
يتطلب العناية والإشراف المسؤول. ورغم أن السلوك الفردي عنصر أساسي، 
السياسات  فإن  لذلك،  البيئية.  الأزمة  وتعقيد  لمواجهة حجم  كافٍ  غير  أنه  إلا 
واللوائح والإجراءات الجماعية على المستويين الحكومي والشركات الكبرى 
على  يؤثر  بما  المجتمع،  في  الأخلاقية  المبادئ  تغلغل  لضمان  ضرورية  تُعدُّ 

الأنظمة الأكبر التي تؤثر بدورها على البيئة.



132

بما  ا،  جذريًّ تحولًًا  المؤسسي  السلوك  يشهد  أن  يجب  ذلك،  على  علاوة 
لا يستطيع  منهجية  تغييرات  تنفيذ  على  القدرة  امتلاك  من  المؤسسات  يمكن 
كيانات  ليست  المؤسسات  هذه  فإن  ذلك،  ومع  بمفردهم.  تحقيقها  الأفراد 
مستقلة عن الإرادة البشرية؛ بل هي نتاج صنع الإنسان، وتتأثر بالقيم التي يتبناها 
من يديرها. ومن ثم، فإن الأطر الأخلاقية التي توجه السلوك الفردي تمتد لتؤثر 
كل  يكون  أن  لا بد  وبالتالي،  المؤسسية.  والممارسات  المبادئ  على  مباشرة 
من الفعل الفردي والسلوك المؤسسي مسترشدًا بهذه الرؤية الأخلاقية لضمان 

علاقة مستدامة ومتوازنة مع البيئة. 

إطار مراتب الاستدامة
الاستدامة  ممارسات  صياغة  يجب  شاملة،  بصورة  البيئية  الأزمة  لمواجهة 
إطار  يبدأ  المترابطة.  الجوانب  مختلف  بين  يدمج  المراتب  متعدد  إطار  ضمن 
مراتب الاستدامة باستدامة المعرفة، ويمتد ليشمل السلوك الأخلاقي، والإشراف 
البيئي، وازدهار الحضارة الإنسانية. ويكمن جوهر هذا الإطار في الفهم القائل 

ا يجب أن تسبق استدامة البيئة. بأن استدامة الإنسان بوصفه كائنًا أخلاقيًّ

إن جوهر أي حضارة يكمن في هويتها، والتي تتشكل بالأساس من رؤيتها 
المنظومة  أي  للحضارة،  المعرفي  الإطار  يقع  الرؤية  هذه  قلب  وفي  الكونية. 
إليها في تحصيل  التي تستند  المبادئ والقيم والمناهج  التي تتحدد من خلالها 
على  الحفاظ  أي  المعرفية،  الاستدامة  تصبح  ثم،  ومن  العالم.  وفهم  المعرفة 

نظام المعرفة، ضرورة أساسية لاستدامة أي حضارة.

بل هي  الزمان،  عبر  المعرفة  لتيار  امتداد  ليست مجرد  المعرفية  الاستدامة 
فهي  للحضارة.  الكونية  الرؤية  لدوام عطائها في ضوء  لمسارها وضمانٌ  حفظ 
على  تنهض  وإنما  وتطبيقها،  ونقلها  المعرفة  إنتاج  استمرار  حدّ  عند  لا تقف 



133

شرطٍ أعمق؛ أن تكون المعرفة قادرةً على التكيّف مع المستجدات، والاستجابة 
تمنحها  التي  الأصيلة  مبادئها  في  راسخة  بقاء جذورها  مع  الطارئة،  للتحديات 
مع  الفكري،  الإرث  سلامة  على  الحفاظ  ذلك  ويتضمن  والاتساق.  المعنى 
 استدامتَها  ما حضارةٌ  تفقد  فعندما  والتجديد.  البنَّاء  للنقد  المجال  إفساح 
المعرفية، فإنها تواجه خطرَ التفكك، وضياعِ الهوية، والانفصالِ عن جذورها.

ا، توجيهًا لفهم الكون ودور الإنسان  م القرآن الكريم، بوصفه وحيًا إلهيًّ يقدِّ
تشكل  التي  الأخلاقية  المسؤوليات  تحديد  إلى  بالإضافة  الأرض،  في  كخليفة 
بل  الروحية فحسب،  التوجيهات  تعاليمه على  تقتصر  الخلافة. ولا  أساس هذه 
المجتمع.  شؤون  وإدارة  الأخلاق  إليها  تستند  التي  المعرفية  للمنظومة  تؤسس 
وتشكل هذه الأسس المعرفية إطارًا لتحديد الصواب في مختلف جوانب الحياة، 

مما يتيح صياغة المبادئ التي ترشد السلوك البشري وفقًا للإرادة الإلهية.

الاستدامة  عليه  تُبنى  الذي  الأساس  المعرفية  الاستدامةُ  ل  تُشكِّ وهكذا، 
الأخلاقية والبيئية، ومن ثم الاستدامة الحضارية. فعبر ترسيخ الوجود الإنساني 
اللازم  الأساس  المعرفية  الاستدامة  توفِّر  والواجبات،  الحقوق  من  إطارٍ  في 
على  ا  أخلاقيًّ كائنًا  بوصفه  الإنسان  بقاء  ويعتمد  الأخلاقية.  الاستدامة  لتحقيق 

مبدأ جوهري: »أنا موجود، إذًا أنا لي حقوق وعليَّ واجبات.«

يقوم علم الفقه على مفهوم التكليف الذي يُعدّ أساس العلاقات الإنسانية 
كلها؛ فالإنسان مكلّف بما حمّله الشرع من مسؤوليات وأحكام، تُجعله محاسبًا 
بين يدي الله على أفعاله مع غيره من البشر، كما في معاملته للطبيعة بما تحويه 
من حيوانٍ ونباتٍ وسائر عناصر الكون. وهذه المسؤولية الشرعية متداخلة مع 
البعد الأخلاقي، إذ تقتضي أن تصدر أعمال الإنسان عن مبادئ العدل والرحمة، 

لتضمن أداء حقوق الخالق وحقوق مخلوقاته جميعًا.



134

وإن الأخلاق قائمة على العلاقات؛ وتنظيم التفاعلات بين كيانين أو أكثر، 
العلاقات. وفي سياق الأخلاق  داخل هذه  والالتزامات  المسؤوليات  وتحديد 
البيئية، يمتد هذا الإطار العلائقي ليتجاوز الاهتمامات البشرية الضيقة، ويشمل 
النظام البيئي بأكمله. وبناءً على توسيع نطاق المسؤولية الأخلاقية لتشمل جميع 
المخلوقات، يدرك الإنسان القيمة الذاتية للكيانات غير البشرية، مثل الحيوانات 
والنباتات والأنظمة البيئية، والتي تعد ضرورية للحفاظ على التوازن واستمرار 
ع يتحدى الممارسات الاستغلالية، ويعيد  الحياة. هذا الإطار الأخلاقي الموسَّ

صياغةَ دورِ الإنسان بوصفه خليفةً في الأرض، لا سيدًا متسلطًا عليها.

النحو، يمكن للإنسان،  للعلاقات على هذا  هًا  عندما تكون الأخلاقُ موجِّ
الاجتماعية  النظم  تشكيل  إعادة  يؤسسها،  التي  المؤسسات  إلى جنب مع  جنبًا 
العالم  مع  تفاعلاته  تكون  أن  ل  التحوُّ هذا  ويتطلب  والسياسية.  والاقتصادية 
أو  الذاتية  المصالح  تحكمها  أن  من  بدلًًا  أخلاقية،  مبادئ  على  قائمة  الطبيعي 

الممارسات الاستغلالية.

إن الاستدامة الأخلاقية تقتضي أن تكون القيم والمبادئ مرجعًا أصيلًًا 
فإذا  المستويات.  مختلف  في  القرارات  ويهدي  الإنساني  السلوك  يوجّه 
أهُملت هذه الاستدامة، غلبت على الأفعال نزعةُ المنفعة العاجلة والمصلحة 
الذاتية، وغُيِّبت عن النظر العواقب البعيدة التي تمسّ المجتمع والكون من 
بقيم  التمسكِ  من  للمجتمع  لا بد  الأخلاقية،  الاستدامةِ  لتحقيقِ  حولنا. 
الأمانة، والمحبة، والاحترام لجميع المخلوقات، في إطار استدامة معرفية 
مستمدة من الوحي الإلهي. ويستلزم ذلك إعادة النظر في أنماط الاستهلاك 
للأجيال  حتى  الكائنات،  جميع  حقوق  يضمن  بما  الموارد،  واستخدام 
دورًا  الإنسان،  لإرادة  امتدادًا  بوصفها  المؤسسات،  تلعب  كما  القادمة. 
إلى سياسات وأنظمة تعطي الأولوية للصحة  القيم  حاسمًا في ترجمة هذه 



135

الاقتصادية  المكاسب  حساب  على  المجتمعي  والرفاه  الأمد  طويلة  البيئية 
المعرفية  الاستدامة  تكامل  فإن  المطاف،  نهاية  وفي  المدى.  قصيرة 
ل الأساس لازدهار الحضارات وقيام بيئة  والأخلاقية أمر جوهري، إذ يشكِّ

سليمة ومستدامة.

ترسيخ  إلى  السبيل  د  تمهِّ والأخلاقية  المعرفية  الاستدامة  صيانة  إن 
الطبيعي وصون توازنه  العالم  التي تتجلى في الالتزام بحفظ  البيئية،  الاستدامة 
فالأزمة  الرشيدة.  الممارسات  واعتماد  الأخلاقية  بالأمانة  الوفاء  خلال  من 
البيئية في جوهرها انعكاس لتراجع القيم، إذ إن جذور التدهور تعود إلى أفعال 
إلى  المفتاح  تمثل  الأخلاقي  البعد  معالجة  فإن  ثمّ،  ومن  وخياراته.  الإنسان 
ذلك  ويتطلب  للاستدامة.  راسخ  إطار  وبناء  بالبيئة،  الإضرار  أسباب  مواجهة 
النظم  حماية  لضرورة  وإدراكًا  الحياة،  صور  جميع  بين  الوثيق  بالترابط  وعيًا 
عزلةٍ عن  في  لا تُنال  البيئية  الاستدامة  فإن  وعليه،  الضامنة لاستمرارها.  البيئية 
الأفراد  بها  ينهض  التي  والمسؤوليات  الأخلاقية  للأفعال  ثمرةٌ  هي  بل  غيرها، 

كما تنهض بها المجتمعات والمؤسسات.

بقاءُ وازدهار  إذ يعتمد  البيئية إلى الاستدامة الحضارية،  تؤدي الاستدامة 
المجتمعات على بيئة مستقرة وصحية. فلا يمكن للحضارات أن تستمر دون 
بيئة صحية وقابلة للعيش. إن الأزمة البيئية الحالية تشكل تهديدًا خطيرًا لصحة 
البيئية  الرفاهية  بين  العميق  الترابط  يبرز  مما  المجتمعات،  واستقرار  الإنسان 
الإنسان.  على صحة  مباشرًا  تأثيرًا  تؤثر  المتدهورة  فالبيئة  الحضارات.  وبقاء 
منقولة  وأوبئة  تنفسية  أمراض  حصول  إلى  والمياه  الهواء  تلوث  يؤدي  فمثلًًا 
التنوع  وفقدان  الغابات  إزالة  أن  كما  أخرى.  خطيرة  صحية  وظروف  بالمياه 
الغذائي  الأمن  يقوضان  بل  فحسب،  البيئية  النظم  لا يزعزعان  البيولوجي 
أيضًا، مما يؤدي إلى سوء التغذية وزيادة التعرض لاضطرابات المناخ. وتؤدي 



136

إلى  المتطرفة  الجوية  والظواهر  البحار  مستويات  ارتفاع  مثل  البيئية  الظروفُ 
والاقتصادية.  الاجتماعية  التفاوتات  حدة  من  يزيد  مما  واللجوء،  الهجرة 
تفاقم  للزراعة،  الصالحة  النظيفة والأراضي  المياه  مثل  الموارد،  ندرة  أن  كما 
النزاعات وتضع ضغوطًا على الأنظمة السياسية، مما يهدد الاستقرار العالمي 

في نهاية المطاف.
لذلك ترتبط الاستدامة الحضارية ارتباطًا وثيقًا بالحفاظ على النظم البيئية. 
فلا يمكن للإنسان أن يوجد خارج إطار المجتمعات، ولا يمكن للمجتمعات أن 
تزدهر إذا تدهورت بيئاتها الطبيعية. فالحضارة التي توفق بين الحكمة المعرفية، 
المجتمعات  لازدهار  الظروف  تهيئ  البيئية،  والرعاية  الأخلاقية،  والمسؤولية 

واستمرارها عبر الأجيال.
والحضارية  والبيئية  والأخلاقية  المعرفية  الأبعاد  دمج  من  انطلاقًا 
التحديات  لمعالجة  شاملًًا  نهجًا  الاستدامة  مراتب  إطار  يوفر  للاستدامة، 
الوجودية في عصرنا. إذ إنه يعترف بترابط هذه المستويات، بما يضمن الحفاظ 
الخلق،  السلوك الأخلاقي تجاه جميع مكونات  الوحي الإلهي وممارسة  على 

بوصفهما أمرين ضروريين لبقاء البشرية وازدهارها.

إعادة النظر في مقاصد الشريعة: حفظ البيئة مقصد من مقاصد الدين
إنّ الحضارةَ الإسلامية قد عبّرت عن مقوّمات الحياة الضرورية لاستمرار 
الإطار  فهي  الشريعة؛  مقاصد  خلال  من  الأرض  ظهر  على  الإنساني  الوجود 
تعطيلها  إنّ  إذ  الإنسان،  لرفاهية  الكلية  الأصول  صيانة  به  يُراد  الذي  الجامع 
مؤذن بفساد المعاش، بل بانعدام الحياة البشرية والنظام الاجتماعي. وقد استقرّ 
ا في خمس: حفظ الدين، وحفظ  عند أهل العلم أنّ هذه المقاصد تنحصر تقليديًّ

النفس، وحفظ العقل، وحفظ النسل، وحفظ المال.



137

دائرة  توسيع  يقتضي  متفاقمة  بيئية  أزمات  من  العصر   يشهده  ما أنّ  غير 
لاستدامة  لازمًا  شرطًا  بوصفه  الطبيعة،  حفظ  أو  البيئة  حفظ  لتشمل  المقاصد 
الشريعة  مقاصد  أنّ  ذلك  البشري.  العمران  واستمرار  الحياة  أنماط  جميع 
للحياة  لا قوام  إذ  العمران؛  حفظ  هي  عليا  غاية  إلى  ترجع  إنما  مجموعها  في 
فإن  العقلي،  الترتيب  حيث  ومن  فاعل.  منتظمٍ  مجتمعٍ  ظل  في  إلا  الإنسانية 
وماءٍ  هواءٍ  من  تحويه  بما  البيئة  لأنّ  العمران،  حفظ  على  م  مقدَّ الطبيعة  حفظ 
أسس  تستقيم  وبها  الحياة،  شروط  تُقيم  التي  هي  إيكولوجية  ونُظمٍ  وغذاءٍ 
أمكن  الأصول،  هذه   أُمنت  ما فإذا  الحضارة.  لبنات  وتتهيأ  الإنساني  الاجتماع 
ا من دينٍ ونفسٍ وعقلٍ ونسلٍ ومال. ومن  حفظ المقاصد الكلية المقررة تقليديًّ
البيئية ليست مجرد قضية طارئة، بل هي أصلٌ لازم وشرطٌ  فإنّ الاستدامة  ثمّ، 

سابق لتحقيق سائر المقاصد واستمرار الحياة.

الحياة  حقيقة  لفهم  ا  محوريًّ أصلًًا  الفقه  علم  في  التكليف  مفهوم  يُعَدّ 
بحقوق وواجبات  أي محمول  الشريعة مكلَّف،  أهل  الإنسان عند  إذ  الإنسانية؛ 
أخلاقية  التزامات  من  العبدَ   لزم  ما على  يدلّ  والتكليف  تعالى.  قبَِل الله  من 
أنّ  يظهر  الإطار  وبهذا  الإلهي.  الوحي  وفق  امتثالها  منه  يُنتظر  شرعية  وأحكام 
الانسجام  سبيل  وأنّ  مقصود،  لغرضٍ  خُلق  قد  وإنسانًا-  -كونًا  كله  الوجود 
والسعادة إنما يكون بالاستمساك بالهدي الإلهي، واستعمال العقل فيما شُرع له.

باعتباره  عنه  الانحراف  أو  الهدي  لذلك  الامتثال  حريةَ  الإنسان  مُنح  وقد 
مخاطَبًا بالأوامر الإلهية ومتلقّيًا لها. غير أنّ الأهواء والشهوات قد تحول دون 
الإلهية.  الإرادة  وفق  السلوك  توجيه  تعيق  أو  مسؤوليات،  من  ل  حُمِّ بما  الوفاء 
م أفعال  ا دقيقًا يقسِّ ولأجل ضبط هذا المسار، أقام الفقه الإسلامي إطارًا أخلاقيًّ
المكلَّف إلى ستة أقسام: الفرض، والواجب، والمندوب، والمباح، والمكروه، 
والحرام. وهي تقسيمات شاملة لمطلق تصرّفات المكلَّفين، وتردّ جميعها إلى 



138

 يتعلّق بحق الله تعالى، وما يتعلّق بحق النفس، وما يتعلّق  أربعة ميادين كبرى: ما
بحق المجتمع، وما يتعلّق بحق الطبيعة.

مع  التعامل  أمانةُ  به  أُنيطت  فقد  الأرض،  في   الله  خليفةَ الإنسان  ولكون 
أن  فينبغي  ورعايته.  حفظه  في  متمثلًًا  ومسؤولًًا  واعيًا  تعاملًًا  الطبيعي  العالم 
إدراكًا  العمران،  شؤون  وسائر  والصناعة  والعمارة  الزراعة  في  أفعاله،  تعكس 
لترابط المخلوقات جميعًا، وما تشتمل عليه من آيات دالّة على عظمة الخالق. 
وليس المطلوب خبرةً فنيةً فحسب، بل وعيٌ أخلاقيّ يستحضر أنّ الطبيعة وديعةٌ 
معظّمة، ومظهرٌ من مظاهر الجمال الإلهي والغاية الربانية. وإنّ السير إلى الأمام 
إليها  الطبيعة؛ لا ينظر  احترام  يظهر  علمٍ  إحياء  بالأخلاق،  الالتزام  مع  يستلزم، 
البيئة  ثمّ، فإنّ أخلاقيات  ماديّ وحسب، بل كمرآة للنظام الإلهي. ومن  كموردٍ 
لا بد أن تنهض على ركنين: العلم الذي هو المعرفة، والعمل الذي هو الفعل، 
 جاء في التراث الإسلامي الذي عدّ العلم بلا عمل عقيمًا، والعمل بلا  على ما
بين  الوصل  إعادة  في  البيئية  الأزمة  من  المخرج  يكون  وبذلك  فوضى.  علم 

العلم والعمل ضمن إطار يكرّم معنى الحياة وصيانة العالم الطبيعي.

مبادئ ومراتب أخلاقيات البيئة
إن مراتبَ أخلاقيات البيئة، المؤسسة على التصور الكلي للإنسان والطبيعة، 
وهي  الطبيعي.  والعالم  الإنسان  بين  العلاقة  تنظيم  به  يُعاد  جامعًا  إطارًا  تُنشئ 
البيئي  للتعامل  ضابطة  طريقة  عنها  فتنبثق  والقانونية،  الأخلاقية  الأبعاد  تدمج 
متداخلة،  أصول  ثمانية  أساس  وعلى  والمسؤولية.  الاستدامة  قوِامُه  وجهٍ  على 
طور  إلى  الاستغلال  طور  من  بالبيئة  الإنسان  علاقة  نقل  إلى  النهج  هذا  يرمي 
الخلافة  أمانة  من  الإنسان  ل   حُمِّ ما وتوكيد  الطبيعة،  احترام  تقرير  مع  الرعاية، 

في الأرض. هذه الأصول الثمانية هي:



139

1. الطبيعة بوصفها آية

العُليا،  ِ الله، وصفاتهِ  بدلالةِ وجود الناطقةِ  بالآياتِ  الطبيعةُ  تزخرُ 
وإرادتهِ الحكيمة، فكل جزء من أجزائها قائم بوظيفة دلالية، كونه 
إلى  بالخالق سبحانه. والتأمل في هذه الآيات دعوةٌ  دائمةً  تذكرةً 
النظر في العالم الطبيعي لا من حيث هو موردٌ للاستغلال، بل من 
حيث هو نصٌّ معظّم تجب قراءته وفهمه وتوقيره. وبهذا الاعتبار 
تُرفع البيئة من رتبة المنفعة المادية إلى مرتبة القيمة الروحية، فيتأكّد 

البعد الأخلاقي في معاملة الإنسان لها.

2. التوازن والوحدة

الترابطَ والتناسقَ المحكمَ بين المخلوقاتِ في  رُ مبدأُ الميزانِ  يُقرِّ
نظامِ الوجود، وما أودع الله تعالى في الكون من توازن دقيق، فجعل 
منه  يتكوّن  بعضًا حتى  بعضه  يكمل  متناسقًا  نسقًا  الطبيعي  العالم 
يفضي  البيئي  النظام  هذا  من  يصيب جزءًا  فأيّ خللٍ  واحد.  كلٌّ 
المنظومة  تعمّ  متتابعة  آثار  عليه  وتترتّب  التوازن،  اضطراب  إلى 
الرباني  التوازن  وهذا  الوحدة  هذه  إدراك  فإن  ثَمّ،  ومن  بأسرها. 
يوجب الرعاية الأخلاقية واعتماد الممارسات المستدامة، حفاظًا 

على استقرار الحياة واستمرار انسجامها.

3. حفظ الطبيعة

النفس وحفظ  في حفظ  رةِ  المقرَّ الشرعية  المقاصد  من  استلهامًا 
النسل، يمتد هذا المبدأ ليتناولَ حفظَ الطبيعة، إذ ليست البيئة مجرد 
إطار خارجي للنشاط الإنساني، بل هي ركن أصيل في بقاء الحياة 
ورعايتها وتحقيق التوازن في نظامها. فبغير صيانة العالم الطبيعي 



140

يتعذّر استمرار العمران البشري، ويستحيل إنفاذ مقاصد الشريعة 
في جملتها.

4. تحريم الإسراف

ا  ذمًّ أن الإسرافَ مذمومٌ في شريعة الإسلام  لا يخفى على عاقل 
 الله في نظام  بالغًا، لمَِا فيه من إخلال بالميزان الإلهي الذي أرساه
يعمّ  بل  باب،  دون  بابٍ  على  مقصورًا  النهي  هذا  وليس  الخلق. 
 يُنتفع به من  وجوه الاستهلاك كافة: من ماءٍ وطعامٍ وطاقةٍ وسائر ما
الموارد. وإنّما حقيقة الإسراف جحودٌ لآلاء الله وتضييعٌ لحقوق 
العباد، إذ يجمع بين كفران النعمة وإغفال حاجات الآخرين.

قوامه  لنمط عيشٍ  يؤسس  في جوهره  الإسراف  تحريم  مبدأ  إنّ 
الاستهلاك الواعي؛ إذ تُنظر إلى الموارد بوصفها نعَِمًا إلهية يجب 
أن تُستعمل بحكمةٍ ورويّة. وهو مبدأ يدعو إلى الاعتدال، ويحضّ 
لصالح  الموارد  الحاجات وصيانة  قضاء  بين  التوازن  إقامة  على 
لا يُعدّان  والإفراط  التبذير  فإن  ثمّ،  ومن  الغير ولأجيالٍ لاحقة. 
ا أو بيئيًّا فحسب، بل هما زللٌ أخلاقي، يفضي إلى  خللًًا اقتصاديًّ
الآخرين  بحرمان  الاجتماعية  الفوارق  وتعميق  بالبيئة  الإضرار 
من ضروراتهم. وعلى الصعيد العملي، يوجب هذا المبدأ الأخذ 
استهلاك  وترشيد  الطعام،  إهدار  تقليل  نحو  من  بتدابير واضحة، 
المواد  من  والتقليل  الطاقة،  استخدام  في  الكفاية  وتحقيق  الماء، 
ثقافة  إحياء  يستدعي  كما  لا يتحلّل.  مما  وأشباهها  البلاستيكية 
الإصلاح، وإعادة الاستخدام، والتدوير، بدل الاسترسال مع النزعة 

الاستهلاكية المولِّدة للهدر والاستبدال المستمر.



141

5. الخلافة

أمانةً عظمى ومسؤوليةً  ل  حُمِّ قد  الإنسان خليفة الله في الأرض، 
جسيمة إزاءها. وتتجلى هذه الخلافة في حقوقٍ وواجباتٍ متلازمة؛ 
توجب على الإنسان صيانةَ البيئة وحمايتَها، والتصرّفَ في مواردها 
برُشدٍ وعدل. فالخلافة وديعةٌ إلهية يُسأل عنها العباد، وبمقتضاها 
يثبت لهم حقٌّ مشروع في الانتفاع بموارد الأرض للعيش والتنمية، 
 يقابله من واجبات، كضمان استدامة  غير أنّ هذا الحقَّ مقيّدٌ بأداء ما
الموارد، وإقامة العدل في توزيعها، واجتناب الإضرار بالكائنات. 
الموجودات،  بحاجات جميع  الوفاءَ  تقتضي  البيئية  العدالة  وإنّ 
تستلزم  كما  ولا ظلم،  استغلالٍ  بلا  بشرية،  غير  أو  كانت  بشريةً 
عدالةُ الأجيال تمكينَ الخلف من حقهم في الموارد الطبيعية بحفظ 
الاستدامة وصيانة البيئة. على أنّ تحقيق التوازن الإلهي في الخلق 
لا يتمّ إلا باجتناب صور الإفساد من الاستغلال الجائر، أو التلوث، 
أو تدمير المواطن الطبيعية، إذ بذلك تُصان سنّة الله في نظام الكون.

وتقتضي الخلافة أن ينهض الإنسان بمسؤوليته في توجيه أنشطته 
على وجهٍ تتحقق به المصلحة العامة لجميع المخلوقات، ويُدرأ به 
الضرر البيئي. وذلك يكون باعتماد الزراعة المستدامة التي تصون 
خصوبة الأرض وتقلل من الآفات الكيميائية، وبالتخطيط العمراني 
المتوازن الذي يوفّق بين حاجات التوسع البشري وضرورات حفظ 
البيئة، وبالإنتاج الصناعي الرشيد الذي يحدّ من التلوث ويحسن 
استثمار الموارد. كما يدخل في ذلك الأخذ بالتقنيات المستدامة، 
وبهذا  إلى حالها.  المتدهورة  البيئية  النظم  وردّ  النفايات،  وتقليل 
ا أو اقتصاديًّا فحسب، بل هي  يظهر أن صيانة البيئة ليست شأنًا عمليًّ



142

في أصلها تكليف شرعي وأمر إلهي تتعلق به غاية وجود الإنسان 
وخلافته في الأرض.

6. الفقه البيئي

أن  لَزِمَ  الشريعة الإسلامية،  البيئية في إطار  لتحقيق مقاصد الأخلاق 
التحديات  من   استجدّ  ما لمواجهة  الواقع  مع  ويتكيّف  الفقهُ  يتطوّر 
أن  يصحّ  الذي  المخصوص،  الفنّ  وهذا  في عصرنا.  المُلِحّة  البيئية 
البيئية  المبادئ  لإدماج  منضبطًا  منهجًا  يُنشئ  البيئي،  بالفقه  يُسمّى 
الأفراد  لسلوك  الضوابطَ  ويؤصّل  القواعدَ  فيضع  الفقهية؛  البنية  في 
والجماعات والمؤسسات، مُرشِدًا لهم بما يضمن اتساق أفعالهم مع 
الإرادة الإلهية. ومن خصوصية هذا الفقه أنه يقدر على تقويم الآثار 
التراكمية المترتبة على الأفعال المباحة في أصلها، إذ قد تكون مشروعة 
إلى  أفضت  واسع  نطاق  أُجريت على  متى  لكنها  الضيّق،  نطاقها  في 
مفاسد جسيمة، كالإفراط في الصيد أو استنزاف التربة. وههنا يُدرج 
يراعى  البيئي هذه الأفعال ضمن مصفوفة أوسع من الأحكام،  الفقه 
فيها جانب الأثر البيئي، فيُعاد تقويمها وفق ميزان الاستدامة ومقاصد 
بل  الحكم،  إذن ليس مجرد مشروعيتها في ظاهر  فالمعتبر  الشريعة. 
الإرادة  مقتضى  والإعمار، ومع  الحفظ  مقاصد  مع  انسجامها  مدى 
الإلهية في بقاء النظام الكوني. ومن ثمّ، يفتح الفقه البيئي مسلكًا لإعادة 
توجيه السلوك البشري نحو مستقبلٍ قوامه الاستدامة وعدالة الأجيال.

7. بناء العالم

قد حمّلَ القرآنُ الكريم الإنسانَ أمانةَ إعمارِ الأرض، والسعي في 
الوظيفة  على  دًا  مؤكِّ رها،  ويُيسِّ الحياة  ن  يُحسِّ الذي  الخير  تحقيق 



143

البنّاءة للنشاط البشري بما يكفل ازدهار النظم البيئية والمجتمعات 
الإنسانية. وليس الإعمار مقصورًا على التنمية المادية فحسب، بل 
الإلهي.  للتوجيه  الموافق  والأخلاقي  الروحي  النمو  إلى  يتعدّاها 
ضابطًا  إطارًا  والفساد  الإصلاح  مبدأ  العزيز  الكتاب  قرّر  وقد 
الأفراد  بمصالح  ينهض  فعلٍ  كل  هو  فالإصلاح  الإعمار؛  لهذا 
إيجابي  الخلق، وهو مبدأٌ  الغاية من  والجماعات والبيئة، ويوافق 
استباقي، أساسه التجديد والتحوّل إلى الأصلح. وأما الفساد فيراد 
 يقع من الإخلال بالنظام الأخلاقي والاجتماعي والبيئي، وما  به ما
أمر الله، وهو  والإعراض عن  والاستغلال  الاستكبار  يصدر عن 
إخفاقٌ في الوفاء بوظيفة الخلافة، إذ يفضي إلى إفساد الأرض بدل 
ا محضًا،  نفعيًّ البيئة ليس شأنًا  يتبيّن أن حفظ  إصلاحها. ومن هنا 
الإنساني  الوجود  بغاية  متصل  جوهري  شرعي  تكليف  هو  بل 

ومقاصده العليا.

م  تقدِّ التي  المعاصرة  المناهج  على  تعلو  الأرض  إعمار  رؤية  إنّ 
النزعة  البعيدة، وتنقد  العاجلة على حساب الاستدامة  المكاسب 
التي تجعل التقدّم الاقتصادي أو التقني غايةً في ذاته. فهي تدعو 
إلى تحوّل جوهري في النموذج السائد، قوِامه السعي إلى التطوّر 
أن  يجوز  فلا  بالبيئة.  إضرار  أو  الأخلاقية  بالقيم  إخلال  غير  من 
يكون التقدّم الإنساني على حساب العالم الطبيعي، بل في خدمته 
وإنمائه. وإعمار الأرض لا يقف عند حدِّ صيانة الحياة، بل يتعدّاه 
التوجيه  وفق  والبيئي  والاجتماعي  الأخلاقي  التناغم  إقامة  إلى 
الإلهي. ومن مقتضى هذا المبدأ إرساءُ نموذجٍ تنمويٍّ تتكامل فيه 
أنشطة الإنسان مع النظام الطبيعي لا أن تتعارض معه؛ وبذلك يُعاد 



144

الحدّ  يسمو عن  نحوٍ  والطبيعة على  الإنسان  بين  العلاقة  تعريف 
الأدنى من الاستدامة، ليبلغ مرتبة المشاركة الفاعلة البنّاءة، حيث 

يزدهر الإنسان والبيئة معًا.

8. الإحسان

يتجاوز مبدأ الإحسان ظاهرَ الالتزام بالقانون ليبلغ روحَه ومقاصده، 
وينقل الأخلاق من أدنى مراتب التكليف إلى أرفع درجات الالتزام 
 وراء المنافع  الواعي. ومقتضاه إعادة توجيه النيات والأفعال إلى ما
في  الفتوة  مفهوم  من  استلهامًا  العاجلة،  المكاسب  أو  الشخصية 
الإسلام، الذي عُدَّ مثالًًا للسمو الخلقي، بما فيه من كمال السلوك، 
والرعاية غير المشروطة للغير، وتقديم مصالحهم على المصالح 
س على قيم التواضع والخدمة، وتغليب  الخاصة. والإحسان مؤسَّ
والعناية  المحبة  بدافع  الفردية،  الرغبات  على  العامة  المصلحة 
والرحمة، لا للإنسان وحده، بل للنظام البيئي بأسره. وفي ميدان 
الأخلاق البيئية، يعني الإحسان إعلاء شأن سلامة العالم الطبيعي، 
ا، بل باعتبارها أصلًًا في البناء الأخلاقي. ومن  لا بوصفها أمرًا عرضيًّ
ثمّ، فإن الإحسانَ يقتضي وصل المعرفة التقنية بالوعي الروحي؛ 
التي  الحكمة  امتلاك  دون  البيئة  إدارة  أدوات  امتلاك  إذ لا يكفي 
الأخلاق  تؤسس  الإلهي. وهكذا  الخلق  نظام  في  منزلتها  تُحدّد 
الإسلامية إطارًا قادرا على توجيه الممارسات والمؤسسات البيئية 
من طور الاستغلال إلى طور الرعاية، جامعًا بين الأبعاد الأخلاقية 
الطبيعة، وعلى مسؤولية الإنسان،  والقانونية، مؤكّدًا على احترام 

وعلى لزوم العيش المستدام.



145

منها  المبيَّن على أربعة أركان كبرى، لكل ركنٍ  يقوم الإطار الأخلاقي 
أثرٌ بيّن في إعادة صياغة علاقتنا بالعالم الطبيعي: أوّلها تصوّر الإنسان لذاته، 
ورابعها  بينهما،  الجامعة  العلاقة  في  النظر  وثالثها  للطبيعة،  فهمه  وثانيها 
ر أنّ الإنسان مكلَّف،  آليات التنظيم واتخاذ القرار. وفي لبِّ هذا الإطار يقَرَّ
 حوله من عناصر الطبيعة. وهذا  أي محمول بحقوق وواجبات تمتد إلى ما
ا يعيد تشكيل طرائق التفاعل مع البيئة.  الوعي بالذات بوصفها فاعلًًا أخلاقيًّ
ذو  كيان  هي  بل  والاستهلاك،  للانتفاع  موردٍ  مجرّد  ليست  الطبيعة  إنّ  ثم 
العلاقة  وأما  والرعاية.  الاحترام  يستوجب  الإلهية،  بالآيات  نابض  دلالة، 
الإنسان  يتصرّف  حيث  الخلافة،  مبدأ  على  فمبنـيّة  والطبيعة  الإنسان  بين 
الثمانية  بالمبادئ  ملتزمٍ  مؤتمن،  أمينٍ  كوصيٍّ  بل  مستغلّ،  لا كمتسلّطٍ 

المقررة آنفًا.

ل هذه المبادئ الكلية في معالجة  تُفعَّ أنّ السؤالَ الجوهري هو: كيف  غير 
التحديات البيئية الجزئية؟ والجواب أنّ تفعيل هذا الإطار الأخلاقي لا يستقيم 
الإرادة  يوافق  بما  البشرية  الأنشطة  القرار وتضبط  مسار  تُوجّه  تنظيمية  بآليةٍ  إلا 
الإلهية. وهنا يبرز الفقه البيئي، وهو اجتهاد مقصود إلى قضايا البيئة، ليقدّم الآلية 
الممارسات  تكون  أن  يضمن  جامعًا  وأخلاقيًّا  ا  قانونيًّ إطارًا  فينشئ  المطلوبة، 
يتحوّل مبدأ  الحياة. وبه  البيئية منسجمة مع مقاصد الاستدامة والعدالة وحفظ 
دلائل  إلى  نظرية  قواعد  من  البيئية،  العدالة  ومبدأ  الإسراف،  وتحريم  الحفظ، 
يُعدّ  الأساس  وذلك  والمؤسسات.  والجماعات  الأفراد  سلوك  تضبط  عملية 
دعوةً إلى تحوّلٍ جوهري في النموذج السائد، يعيد توجيه النشاط الإنساني نحو 
في  القيم  هذه  تُرسّخ  حتى  للطبيعة،  المستدامة  والرعاية  والتقديس  المسؤولية 

البُنى السياسية والاجتماعية والاقتصادية.



146

نحو أخلاقيات بيئية إيثارية
المبادئ  أسمى  وهو  الإحسان،  مبدأ  في  غايته  يبلغ  ر  المقرَّ الإطار  إنّ 
الأعمال.  سائر  إليها  تتوجّه  كليّة  وغايةً  عامةً  قاعدةً  الشارع  جعله  إذ  وأعلاها، 
علاقةً  كونها  من  جذريًّا  انقلابًا  الإحسان  يقتضي  البيئية،  الأخلاق  باب  وفي 
سَةٍ على التفاني والمسؤولية، مقرونةٍ  مشوبةً بالأنانية والاستغلال إلى علاقةٍ مؤسَّ
باحترام الطبيعة والإحسانِ إليها، والقيامِ على صونها ورعايتها. وليس الإحسان 
ا مجرّدًا، بل هو حكم عملي مُلزِم، يوجب تقديم مصلحة بقاء العالم  مثالًًا خُلقيًّ
الطبيعي، ولو على حساب بعض المنافع العاجلة. وإنّ حفظ الطبيعة مقصدٌ في 
المقبلة.  العمران الإنساني وضمان رفاهية الأجيال  ذاته، كما هو وسيلة لحفظ 
اقتصاديةٍ  أنشطةٍ  من  الحياة  مقوّمات  عليه  تُشاد  الذي  الأساس  هي  البيئة  إذ 
واجتماعيةٍ وثقافية، فإذا تدهورت اختلّ التوازن الدقيق للنظم البيئية، وكان في 
الإحسان  يتجلّى  السياق  هذا  وفي  وازدهارها.  المجتمعات  لبقاء  تهديدٌ  ذلك 
بوصفه وعيًا راسخًا بأن رعاية البيئة متصلة اتصالًًا وثيقًا برعاية مستقبل الإنسانية 
الذي  الطبيعي  العالم  بغير حفظ  المقبلة  رفاه الأجيال  ر دوام  يُتصوَّ جمعاء؛ فلا 

به قوام الحياة ودوامها.

موردٍ  نظرَ  الطبيعة  إلى  تنظر  التي  المألوفة  للرؤية  الإحسان  مبدأ  ويتصدّى 
الخلافة، حيث  معنى  على  سةً  مؤسَّ رؤيةً  بها  فيستبدل  والاستغلال،  للاستهلاك 
والخلافة  الخلق.  على  المُستأمن  الراعي  مقام  الخليفة-  -وهو  الإنسان  يقوم 
أمانةٌ عظمى، ، يُسأل عنها الإنسان سؤالَ مسؤوليةٍ وتكليف؛ فهي لا تقتصر على 
حفظ الطبيعة في حدّها الأدنى، بل توجب السعيَ في تنميتها وتعزيزها. فالإنسان 
مطلق، وإنما هو وصيٌّ مؤتمَن عليها، مكلَّفٌ  مالكًا للأرض ملكَ تصرّفٍ  ليس 
بحمايتها وإصلاحها وضمان ازدهارها. وهذه المسؤولية شاملة تمتدّ إلى المادة 
الكائنات  وماءٍ وهواءٍ وسائر  الخلق: من أرضٍ  أقطار  معًا، وتعمّ جميع  والروح 



147

حالها  في  البيئة  صيانة  على  دورنا  لا يقتصر  أن  الإحسان  مقتضى  ومن  الحيّة. 
الراهن، بل أن نجهد في ترقيتها وردّها إلى أصفى أحوالها وأكمل صورها.

انقطاع  عن  ناشئةٌ  أصلها،  في  روحية  أزمةٌ  حقيقتها،  في  البيئة،  أزمة  وإنّ 
أن  مقتضاها  من  كان  وربّه،  العبد  بين  الصلة  انبتّت  فإذا  خالقه،  عن  الإنسان 
الأخلاق  بوصلة  الإنسان  يفقد  الصلة  هذه  بغياب  إذ  ذاتها.  الطبيعة  يغترب عن 
ويُختزل  قداسته،  من  الطبيعي  العالم  فيتجرّد  للخلق،  معاملته  في  ترشده  التي 
إلى مجرّد موردٍ اقتصاديٍّ تُلتمس به المنافع العاجلة والمكاسب المادية. وههنا 
يكمن الجذر العميق للممارسات غير المستدامة: من اجتثاث الغابات، وتلويث 
الأجواء، والإفراط في الاستهلاك، وإفقاد الأرض تنوعها الحيوي، وكلها مؤدّية 

إلى الإخلال بالميزان الدقيق الذي عليه مدار الحياة.

فقد  فإذا  أعمق؛  وجوديٍّ  فراغٍ  إلى  يفضي  الخالق  عن  الاغتراب  إنّ  ثم 
لملء  عابث  مسعى  في  الماديات  إلى  لجأ  حياته،  من  الروحية  الغاية  الإنسان 
لا يقتصر  والاستغلال،  الاستهلاك  من  باطل  دورٌ  ذلك  من  فينشأ  الفراغ.  ذلك 
الفوارق،  وزيادة  الاجتماعي  النسيج  تمزيق  إلى  يتعدّاه  بل  البيئة،  على  ضرره 
البعد  عن  والجماعات  الأفراد  ابتعاد  يزداد  حتى  النفسية،  الأزمات  وتعميق 

الإلهي للحياة.

بردم  إلا  لا تستقيم  البيئية  الأزمةِ  معالجةَ  إنّ  المقام:  هذا  ختام  في  ونقول 
الشمولي،  أصلها  إلى  العلاقة  وردِّ  والطبيعة،  والخالق  الإنسان  بين  الفجوة 
الارتباط  وبهذا  الرشيد.  الأخلاقي  والعمل  الصادق  الإيمان  على  سِ  المؤسَّ
آن  وقد  الاستدامة.  على  قائم  مستقبل  ويُشاد  البيئي،  التدهور  جذور  تُستأصل 
ذاته،  إنقاذٌ للإنسان  الطبيعة  إنقاذ  إذ في  إيثارية،  بيئيةٍ  الأوان لاعتماد أخلاقياتٍ 

وفي صلاحها صلاح العمران كلّه.



أدب يا هو



149

الفصل الرابع

 سياسة الاستدامة والممارسات البيئية
إطار مبني على الإيمان

إذا تقرّر لنا هذا الإطار المفهومي والأخلاقي في النظر إلى الطبيعة بمنهجٍ 
ذي مراتب متعاقبة، واقترحنا أخلاقياتٍ بيئيةً جديدة، وجب بعد ذلك أن يُسأل: 
الواقع المحسوس، لاسيما في باب  المعاني على  تنزيل هذه  إلى  السبيل  كيف 
المستويين  في  الفعل  ومناطات  المجتمعية،  المشاركة  ومجالات  السياسات، 
الدين  ميراث  من  نستمدّ  أن  لنا  يصحّ  الوجه  هذا  ومن  والفردي؟  المؤسسي 
تُبنى على علاقة  بيئية رشيدة،  استحداث ممارسات   يُعين على  ما العام  الأوليّ 
قوامها الخُلق والروح مع الطبيعة، فيجتمع فيها مقتضى العقل والنقل، ويترتب 

عليها دوام الاستقامة والاستدامة.

الاستهلاك،  أنماط  لتوجيه  الدينية  القيم  تفعيل  يتعيّن  المقام  هذا  وفي 
إغراءات  من  يصحبها  وما  المعاصرة  الاستهلاكية  الثقافة  سلطان  عن  وصرفها 
الاستدامة،  باب  في  الأصيلة  الإسلامية  القيم  ومن جملة  التجارية.  الإعلانات 
حقّ  لا تقتضي  المِلكيّةَ  أنّ  العامة،  بالتوعية  وتعزيزها  بعثها  يجب  والتي 
الاستهلاك المطلق، بل هي مقيدة بالحاجة والضرورة. فحقّ التملك لا يُساوق 
 يسدّ خلّته  حقّ التصرف بغير قيد، وإنما حدّه أن يستهلك المرء من ماله قدر ما
في  كما  شرعًا،  فممنوع  الإسراف  إلى  ذلك  مجاوزة  وأما  ضرورته،  ويدفع 



150

الاستهلاك:  وجوه  سائر  في  جارٍ  الضابط  وهذا  والشراب.  الطعام  في  التوسّع 
في  وترسيخها  القيمة  وإحياء هذه  والمسكن.  الملبس  إلى  والكهرباء  الماء  من 

الوعي الجمعي ضرورة ملحّة لصيانة الاستهلاك في حدوده المشروعة.

بل  وحدهم،  الأفراد  نطاق  في  المبدأ  هذا  تطبيقُ  يُحصرَ  أن  يجوز  ولا 
فإنّ  والشركاتية.  والتنظيمية  المؤسسية  المستويات  إلى  يتعدّاهم  أن  الواجب 
ا  أخلاقيًّ التزامًا  يقتضي  المؤسسي  المجال  في   

الخضراء))) الممارسات  اعتماد 
مُنظَّمًا بإزاء الطبيعة. ولا يخفى أنّ أثر أفعال الشركات والمؤسسات في عصرنا 
بيئيةٍ  »أخلاقياتٍ  لـ  أصولٍ  وضعُ  لزم  ثمّ  ومن  الأفراد،  أثر  من  وأوسع  أبلغُ 
ممارساتٍ  إلى  وتوجّهها  الكبرى،  الكيانات  تلك  سياسات  تضبط  شركاتية« 

مستدامةٍ مسؤولةٍ تجاه البيئة، حتى لا تُستنزف الموارد ولا يختلّ الميزان.

وعليه، فإنّ الإطار الأخلاقي المتعدّد المراتب، المبيَّن آنفًا، يتعيّن أن يكون 
ه لعملية اتخاذ القرار في مستوياته المتباينة: فردية كانت أو مؤسسية  هو الموجِّ
أو وطنية أو عالمية. ولا يتحقق ذلك إلا بدمج الاعتبارات العلمية والاقتصادية 
والاجتماعية والسياسية والدلالية في بناء السياسات وتقرير الممارسات. ومن 
مقتضى هذا التوجيه أن تولي المبادئ الأخلاقية عنايةً متساوية بجانبي الاستدامة: 
أن  ينبغي  المتوازن  المتكامل  النهج  هذا  وإنّ  المعنى.  وجانب  المنفعة  جانب 
والتوزيع  الإنتاج  أبواب  في  واقعية  لتطبيقاتٍ  العملي  المرشد  بمثابة  يكون 
التجارب  من  المستخلصة  الفضلى،  الممارسات  تعميم  أنّ  كما  والاستهلاك. 

بالموارد  الانتفاع  ترشيد  بها  يقصد  التي  والتدابير  التصرفات  الخضراء: هي جملة  الممارسات  	(((
الطبيعة  حفظ  مقصد  يحقق  بما  والإفساد،  التلوث  عن  الناشئة  المفاسد  وتقليل  الطبيعية، 
تتعلق  التي  والشرعية  الأخلاقية  الواجبات  جملة  تحت  مندرجة  وهي  البيئية.  النظم  واستدامة 
بحفظ المال وحفظ النفس وحفظ النسل، إذ إنّ في صيانتها صيانةً لمصالح الخلق ودفعًا للضرر 

عنهم. ]المترجم[



151

في  للطبيعة،  والدلالية  النفعية  الوظائف  بين  توازن  التي  الناجحة،  والسياسات 
المحافل العالمية، أمرٌ لازم لإظهار الكيفية التي بها تتبنى المجتمعات والأفراد 

هذا النهج المتكامل في تفاعلهم اليومي مع البيئة تفاعلًًا مشهودًا.

ذلك  بأسره،  الطبيعي  العالم  بها  نعني  فإنما  البيئة،  عن  نتحدث  وحين 
فهي  بقائها.  بأسباب  ويمدّها  الإنسانية  الحياة  يحتوي  الذي  الجامع  المحيط 
كالمنازل والحدائق،  مباشرةً  التفاعل معها  الإنسان  يباشر  التي  المواطن  تشمل 
والغابات  والبحار  كالأنهار  كافة  الناس  بين  المشتركة  المرافق  كذلك  وتشمل 
والسماء. ومن ثَمّ، كان لزامًا استكشاف قيمٍ مجتمعيةٍ كونية، مستمدّة من التراث 
الإنساني المشترك، تُعلي من شأن الأخلاقيات البيئية المتعدّدة المراتب، وتدعم 
ا واقتصاديًّا. ا وروحيًّ ا وأخلاقيًّ الممارسات المستدامة، ويكون حافزها دينيًّ

غير أنّ المقاربات المعاصرة للاستدامة، التي صيغت إلى حدٍّ بعيد في إطار 
التقدّم،  بعض  وإن حققت  الاقتصادي،  الاعتبار  عليها  يغلب  علمانية  سياسات 
فإنها قصرت عن إحداث التحوّل المنشود. وما فات هذه المقاربات هو غياب 
الإطار الشامل الذي يدمج الأبعاد الروحية والأخلاقية، ويربط الإنسان بالعالم 
يمكن لإطارٍ  كيف  بإيجاز  يعرض  الفصل  وهذا  وأوفى.  أعمق  برابطةٍ  الطبيعي 
أن  السابقة،  الفصول  في  بيانه   تقدّم  ما على  الإسلامية،  المبادئ  على  س  مؤسَّ
نطاقًا،  وأشمل  أساسًا،  أرسخ  فيجعلها  وممارساتها،  الاستدامة  سياسات  يغني 

وأقوى أثرًا.

الاقتصادية،  الحوافز  على  غالبًا  العلمانية  الاستدامة  سياسات  تعتمد 
والحلول القائمة على السوق، والتدابير التنظيمية لتشجيع السلوكيات الصديقة 
 تكون  ما غالبًا  أنها  إلا  الاستراتيجيات،  هذه  أهمية  من  الرغم  وعلى  للبيئة. 
فعلى  البيئة.  لتدهور  العميقة  والروحية  الأخلاقية  الجذور  لمعالجة  كافية  غير 



152

الثرية،  المجتمعات  في  فعالة  غير  الاقتصادية  الحوافز  تكون  قد  المثال،  سبيل 
مثل  وفي  الاستهلاك.  أنماط  لتغيير  ا  قويًّ دافعًا  المالي  الربح  لا يشكل  حيث 
الحياة  تعزز  التي  والروحية،  الدينية  الدوافع  تشكل  أن  يمكن  السياقات،  هذه 
في  التغيير  لإحداث  فعالةً  محركةً  قوةً  الخالق،  أمام  والمساءلة  الأخلاقية 

السلوكيات البيئية.

السياسات  في  الروحية  الأبعادَ  يدمج  الإيمان  على  سَ  المؤسَّ النهجَ  إنّ 
والممارسات البيئية، فلا يقتصر على حوافز الاستدامة ومكاسبها، بل يرسّخ في 
نُظر  وإذا  الدين.  وتعاليم  الوحي  من  مستمَدّةً  أخلاقيةً  التزاماتٍ  الإنسان  ضمير 
الدينية  الأخلاقياتُ  ارتقت  الإلهي،  للنظام  ا  تجلّيًّ باعتباره  الطبيعي  العالم  إلى 
واجبًا  تكون  أن  إلى  ا  تنظيميًّ أو  ا  اقتصاديًّ التزامًا  كونها  من  الاستدامة  بممارسة 

ا وأمانةً روحية. شرعيًّ

 معالجة القضايا البيئية على المستويات الفردية والمحلية
والوطنية والعالمية

عمليةً  إرشاداتٍ  الاستدامة  باب  في  الإيمان  على  سُ  المؤسَّ الإطارُ  يقدّم 
ومن  المحلي،  إلى  الفردي  من  كافة:  المستويات  على  البيئية  الممارسات  في 
بخيارات  الاستهلاك  فرط  يرتبط  الفردي،  الصعيد  فعلى  العالمي.  إلى  الوطني 
الصديقة  المنتجات  نحو  من  ـ  الدنيوية  والحوافز  المعيشة.  وأنماط  العادات 
على  تعين  قد  ـ  للطاقة  الموفّرة  الأجهزة  على  الحكومية  التخفيضات  أو  للبيئة 
لا يتمّ  الحقّ  التغيير  فإنّ  لا تكفي.  بمفردها  أنّها  غير  الرشيد،  السلوك  تشجيع 
التصرف  على  الأفراد  يُحفّز  والروحية،  الأخلاقية  البنية  في  أعمق  بتحوّلٍ  إلا 

بمسؤوليةٍ تتجاوز حدود الحوافز المادية العاجلة.



153

بدمج  وذلك  البيئي،  التعليم  في  عظيمًا  مدخلًًا  والمدارس  للمجتمعات  إن 
ليُستخرج منها جيلٌ  التوجيه والمناهج،  بالطبيعة في  المتعلّقة  التعاليم الإسلامية 
جديد من حُماة البيئة وَرُعاتهِا. ويتجلّى ذلك في إدراج الخطب التي تُعنى بالوعي 
حول  المتمحورة  الشبابية  البرامج  وتخصيص  العلمية،  الحلقات  وإقامة  البيئي، 
قائمٌ على ضرورة  المسعى  الاستدامة في ضوء الأخلاق الإسلامية. وأصل هذا 
المتعاقبة  المراتب  ذي  الإطار  واستبدال  رة،  المقرَّ العلمية  المناهج  إصلاح 
المستمدّ من الرؤية الإسلامية للوجود بالنهج المادّي السائد في دراسة الطبيعة،. 
مُصْمَتٍ،  ميكانيكيٍّ  نظامٍ  إلى  الطبيعةَ  اختزلَ  قد  الدارج  المادّي  النموذج  فإنّ 
ذا  كيانًا  الطبيعة  يرى  الكوني  الإسلامي  التصوّر  بينما  والغاية،  الدلالة  منزوع 
كان  ثَمّ،  ومن  الإلهية.  بالحكمة  الناطقة  والآيات  بالدلائل  يزخر  ومقصد،  معنى 
إصلاحُ المناهج شرطًا لازمًا لتأصيل أخلاقيات بيئية جديدة، وتعزيز الممارسات 
المستدامة. على أنّ المنهاج المرتجى لا يقف عند حدّ العلوم التجريبية، بل يدمج 
معها العلوم الإنسانية، ليقدّم رؤية متكاملة. ولا ينبغي أن يُحصر التعليم البيئي في 
اكتساب المعارف فحسب، بل لا بد أن يكون باعثًا على الفعل الأخلاقي، ملهمًا 

للأفراد أن يترجموا إدراكهم إلى التزامٍ عمليٍّ بحفظ البيئة وصيانتها.

تنهضُ الحكوماتُ، في سياق سعيها إلى تحقيق التنمية المستدامة، باعتماد 
الضريبية، والإعانات، وسنّ  كالتخفيضات  متنوّعة،  اقتصاديةٍ وتشريعيةٍ  أدواتٍ 
الوسائل، على  أنّ هذه  الرشيد. غير  البيئيّ  السلوك  لترسيخ  التنظيمية،  القوانين 
أهميّتها، تزداد أثرًا ونفاذًا حين تقترن بروحٍ وطنيةٍ أصيلةٍ قائمةٍ على المسؤولية 
الأخلاقية المستمدّة من القيم الدينية والثقافية التي تشكّل ضمير الأمّة وهويتها 

الحضارية.

وفي هذا الإطار، تقع على العلماء والفقهاء وصنّاع القرار مهمّةُ تشييد فقهٍ 
المتعلّقة  للسياسات  القانونية والضوابط الأخلاقية  يُحدّد الأصول  بيئيٍّ راسخٍ، 



154

توجّه  منارةً  الفقه  هذا  ليكون  البيئة،  وصيانة  النفايات،  وتقليل  الموارد،  بإدارة 
العمل الوطنيّ نحو مقاصد الشرع ومصالح الخلق، فيتحقّق بذلك التكامل بين 
على  بالطبيعة  الإنسان  علاقة  وتتأسّس  المدنية،  والمسؤولية  الدينيّ  الواجب 

العدل والرعاية والإحسان.

وهذا الفقه البيئي يُناط به النظر في أعظم القضايا المعاصرة، من ندرة المياه 
والتلوث إلى تغيّر المناخ، في ضوء ميزان الأخلاق الإسلامية.

الشريعة  مقاصد  تفسير  إعادة  عن  لا ينفكّ  الفقه  هذا  تطوير  أنّ  يخفى  ولا 
المقاصد  إلى جوار  الطبيعة  ليضمّ حفظ  نطاقها  يتسع  بحيث  تقريره،  تقدّم  كما 
الكلية المقرّرة: حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال. وبهذا التقرير يتبيّن 
أنّ صيانة البيئة شرطٌ لازم لاستدامة جميع وجوه الحياة الإنسانية ورفاهها، وأنّ 
اجتمع  ومتى  الإسلامي.  التشريع  من  الغاية  صميم  في  تدخل  البيئية  القضايا 
المواطنين  يُلهم  أن  أمكن  التشريعية،  والأطر  الدينية  المبادئ  بين  التفاعل  هذا 
سلوك الممارسات المستدامة، ليغدو الالتزام البيئي جزءًا لا ينفكّ عن الواجب 

الشرعي والقانوني في المجتمع الإسلامي.

تبسط  أن  تملك  الإسلامية  المنظمات  فإنّ  العالمي،  المستوى  في  وأمّا 
الأديان،  بين  مبادراتٍ جامعةٍ  الدينية، في  المجموعات  التعاون مع سائر  يد 
مشتركة،  قيمًا  بينهم  الجامع  كان  فإذا  البيئية.  الاستدامة  ترسيخ  غايتها 
ا  صفًّ تعمل  أن  الدينية  للمجتمعات  أمكن  الخليقة،  واحترام  كالاستخلاف 
بين  التعاون  هذا  وليس  الدولية.  والسياسات  الاتفاقيات  في  للتأثير  واحدًا 
إسهامٌ  كذلك  هو  بل  البيئية،  المسؤولية  حول  للتفاهم  تعزيزٍ  مجرّد  الأديان 
في وضع استراتيجياتٍ أشمل لمجابهة التحديات الكونية، على أساس رؤيةٍ 

أخلاقيةٍ وروحيةٍ مشتركة.



155

ا  ا ووطنيًّ فرديًّا ومحليًّ آفةِ فرط الاستهلاك في جميع مستوياته:  إنّ معالجةَ 
وعالميًّا، لا تكفي فيها الحوافزُ الاقتصادية ولا مجرّد التعديلات في السياسات، 
بل لا بدّ من نهجٍ أعمق قائمٍ على القيم لمواجهة ثقافة الإسراف المفرط. وفي 
هذا السياق، تبرز القناعة، وهي من المفاهيم المركزية في الأخلاق الإسلامية، 
الإعلانات  تسوقها  التي  الجامحة  الاستهلاكية  النزعة  لتلك  ناجعًا  علاجًا 
في  تُنشئ  فالقناعة  المزيد.  إلى  المحموم  السعي  ويغذيها  الموضة،  وصيحات 
النفس رضًا بما قُسِم لها، وتقاوم المعايير السائدة التي قرنت النجاح والسعادة 
بكثرة الممتلكات، وهو تصور فاسد أصلُه في لبّ الاستهلاك المفرط. وإنّ هذا 
المنفلتة،  بالغرور والشهوات  المدفوع  الذي لا يعرف حدًا،  النهم الاستهلاكي 

متجاوزٌ لحدود الله، ومُخلّ بالميزان الذي أرساه في نظام الخليقة.

النفس فحسب، بل هي رؤيةٌ أخلاقيةٌ  تُهذّب  القناعة فضيلةً فرديةً  وليست 
اتخاذ  على  قادرينَ  الأفرادُ  يصبح  بترسيخها  إذ  المستدامة؛  للحياة  جماعية 
تُقدّم الحاجة على الرغبة، وتكبح التبذير، وتنسجم مع مقتضى  خياراتٍ واعيةٍ 

المسؤولية الروحية والبيئية معًا.

الحاجة إلى تعدد الحوافز
تُنال الاستدامةُ بمجرد الدوافع الاقتصادية والسياسية، بل لا بدّ لها من  لا 
المعاصرة  الجهود  أكثر  فإنّ  والأخلاقية.  والروحية  الدينية  الأبعاد  يدمج  إطارٍ 
الكربون  على  كالضرائب  المادية،  الحوافز  على  اقتصرت  قد  للاستدامة 
التي  الثقافية والروحية  القيم  والإعانات المخصّصة للطاقة الخضراء، وأغفلت 
تبنّي إطارٍ متعدّد  لزامًا  لها أعظم الأثر في توجيه سلوك الإنسان. ومن هنا كان 
الإيمان،  على  القائمة  والمقاربة  العملية  الاستراتيجيات  بين  يجمع  المراتب 

لتعظيم فاعلية مبادرات الاستدامة وتوسيع نطاقها.



156

الحوافز  على  بُنيت  قد  الراهنة  الاستدامة  أطر  من  كثيرًا  أنّ  يخفى  ولا 
على  معتمدةً  والمؤسسات،  الأفراد  سلوك  تغيير  إلى  ترمي  التي  الاقتصادية 
التكاليف،  خفض  من  المالية:  بالمنافع  المستهلكين  تُغري  التي  السوق  آليات 
في  أفادت  وإن  الاستراتيجيات  وهذه  الكفاءة.  وتحقيق  الضريبية،  والإعفاءات 
العميقة  والدوافع  والقيم  المواقف  معالجة  عن  قاصرة  فإنها  المواضع،  بعض 
التي تفضي إلى السلوكيات غير المستدامة. وإنّ غياب البُعد الديني والأخلاقي 
أنه  على  الأخلاقي  السلوك  مع  تتعامل  إذ  ا،  جوهريًّ خللًًا  يُعدّ  الأطر  هذه  عن 
ظلت  أن  النتيجة  فكانت  عليها.  سابق  لا أصلٌ  الاقتصادية،  للأهداف  تابعٌ 
البيئي  الخلل  مظاهر  بعض  تناولت  إذ  معالجتها،  في  سطحيةً  المقاربات  هذه 

المباشرة، وتركت العِلَل الجذرية للتدهور دون علاجٍ حقيقي.

إنّ المجتمعَ مؤلَّفٌ من أفراد متفاوتين في مقاصدهم ودوافعهم؛ فبعضهم 
تكفيه الحوافز الاقتصادية لحمله على السلوك البيئي الرشيد، وبعضهم لا يؤثّر 
فيه إلا الباعث الديني أو التوجيه الأخلاقي. فمثلًًا: قد تُفلح سياساتٌ كخفض 
استهلاك  تقليل  على  المحدودة  الدخول  ذوي  تحفيز  في  الخدمات  فواتير 
الطاقة، غير أنّ أثرها يضعف في حقّ الميسورين الذين لا يبالون بمقدار التوفير 
تعدّد  إلى  الحاجة  على  بيّنة  دلالةً  يدلّ  البواعث  في  التنوّع  وهذا  المحدود. 
نهجٌ  بها  خ  ويُرسَّ المجتمع،  شرائح  مختلفُ  بها  ليُستَوعب  وتنوّعها،  الحوافز 

أشمل وأدوم في معالجة القضايا البيئية.

والأخلاقي  الاقتصادي  بين  الجامع  المراتب،  المتعدّد  الحوافز  نظام  إنّ 
في  المتباينة  الدوافع  بمخاطبة  إذ  المقصود.  بتحقيق  الأليق  هو  والديني، 
المجتمع، يتّسع نطاق مبادرات الاستدامة، فتُبنى بها إستراتيجية أشمل وأقوى 
على  الاستهلاك  فرط  ر  صُوِّ إذا  ذلك:  فمثال  الرشيدة.  السلوكيات  تعزيز  في 
باعثٌ  الناس  من  طائفةٍ  عند  نشأ  الإلهية،  للأمانة  وخيانةٌ  أخلاقي  إخفاقٌ  أنّه 



157

جهود  تُضبط  التكامل  وبهذا  سلوكهم.  تعديل  على  وقعًا  أشدّ  وأخلاقي  ديني 
مع  المؤمنين،  عند  والأخلاقي  الروحي  البعد  مع  منسجمة  لتكون  الاستدامة 
بقائها مجدية من الوجهة الاقتصادية. ومن هنا تتبيّن ضرورة إقامة إطارٍ إيمانيٍّ 
الدوافع  بدمج  المستدام  البيئي  السلوك  يعضد  متكاملًًا  نهجًا  يُنشئ  للاستدامة، 

الروحية والأخلاقية مع العوامل المادية.

بين  التكامل  على  قائمًا  كونه  الإطار  هذا  في  القوة  وجوه  أعظم  ومن 
الاستدامة  في  العلمانية  النماذج  فإنّ  والدينية.  والأخلاقية  الاقتصادية  الحوافز 
أو  الضريبية  المادية وحدها، كالإعفاءات  الحوافز  تدابيرها على  أكثر  تبني  إنما 
تشكيل  في  والأخلاقية  الدينية  البواعث  أثر  عن  غافلةً  العقوبات،  أو  الإعانات 
المنافع  يقرن  فإنه  المراتب،  المتعدّد  الحوافز  نظام  وأما  الإنساني.  السلوك 
في  المستدامة  السلوكيات  اعتماد  على  تحثّ  التي  الدينية  بالتعاليم  الاقتصادية 
ا على  ا وأخلاقيًّ بعدًا روحيًّ فيُضفي هذا الاقتران  تعالى.  صورة عبادةٍ وطاعةٍ لله 
البواعث الداخلية لدى الأفراد والمؤسسات لاعتماد  مفهوم الاستدامة، ويعزّز 
من  انطلاقًا  بل  عاجلة،  دنيوية  مصلحة  لا لمجرّد  الرشيدة،  البيئية  الممارسات 

التزام ديني وأخلاقي أعمق.

ولا ريبَ أنّ المنافعَ الاقتصادية ستظلّ عند كثيرٍ من الناس الدافع الأظهر 
في  تفتر  قد  المالية  الحوافز  هذه  أنّ  غير  للبيئة،  الصديقة  الممارسات  لاعتماد 
تغيير  على  حاسمًا  باعثًا  المالي  التوفير  لا يكون  حيث  الثرية  البيئات  بعض 
واجب  واستشعار  الخليقة،  بحفظ  الروحي  الالتزام  يتقدّم  وهناك  السلوك. 

الاستخلاف في الأرض، فيكون هو الدافع الأقوى والأبقى أثرًا.

الالتزام  اشتدّ سلطان  الديني،  الحافز  مع  الاقتصادي  الحافز  اجتمع  ومتى 
الدوافع  شتّى  يستوعب  النهج  هذا  فإنّ  وأدوم.  أعمق  التأثير  فكان  أثره،  وقوي 



158

التي تحرّك الأفراد والمؤسسات على السواء، فيتّسع به نطاق السياسات البيئية 
المراتب،  متعدّد  واحد  إطارٍ  في  المتنوّعة  الحوافز  وبدمج  فاعليتها.  وتزداد 
إلى  الأفراد،  من  المستويات:  لجميع  وشمولها  البيئية  الجهود  استدامة  تُضمن 

المؤسسات، إلى المجتمعات برمّتها.

توجيه السلوك البيئي الإيجابي: نهج متعدد المراتب
واستنزاف  والتلوث  المناخ  تغيّر  من  الكونية،  البيئية  القضايا  تفاقم  مع 
البشري في تضخيم  السلوك  أثر  العلمية ببحث  البحوث  اهتمام  ازداد  الموارد، 
ا ـ كالإفراط في إنتاج النفايات،  هذه الأزمات. فإنّ العادات غير المستقيمة بيئيًّ
والإسراف في استهلاك الطاقة، والتخلّص غير السوي من المواد القابلة لإعادة 
إلا  لذلك  البيئة. ولا علاج  تدهور  إلى  المؤدية  العوامل  أبرز  من  ـ هي  التدوير 
بإحداث تحوّلٍ في السلوكيات اليومية، وصرفها إلى خياراتٍ أوعى وأرشد في 
بـ»التوجيه   يُسمّى  ما الباب  هذا  في  المبتكرة  الأساليب  ومن  الاستدامة.  باب 
يروم  السلوكي،  الاقتصاد  علم  من  مستقى  مبدأ  وهو   ،)Nudging( السلوكي« 
يُقيّد  قيدٌ  عليهم  يُفرَض  أن  غير  من  أصلح،  بيئيةٍ  خياراتٍ  إلى  الأفراد  إرشاد 

حريتهم في الاختيار

البيئي  السلوك  حفز  في  واعدةً  استراتيجيةً  السلوكي  التوجيه  برز  وقد 
يصدر  التي  البيئة  تهيئة  أي  الاختيار«،  »هيكلية  مبدأ  على  يقوم  إذ  الإيجابي، 
غير  من  المستدامة،  الممارسات  تبنّي  إلى  الأفراد  ه  يُوجَّ بحيث  القرار  فيها 
الحديثة  الدراسات  وتشهد  قسرية.  إجراءاتٍ  أو  تقييدية  سياساتٍ  إلى  حاجة 
من  السياقات،  شتّى  في  البيئي  السلوك  إصلاح  في  بالغًا  أثرًا  التوجيه  لهذا  بأنّ 
المستدام.  أنماط الاستهلاك  الطاقة، وتعزيز  استهلاك  النفايات، وترشيد  تقليل 
أو إشعاراتٍ  م في صورة معلوماتٍ  تُقدَّ التي  التنبيه  الناجحة تقنياتُ  ومن أمثلته 



159

بالقضايا  الوعي  مستوى  رفع  في  فتسهم  بعينه،  شخص  إلى  موجّهة  غير  عامة 
في  حضورًا  وأقوى  سبيلًًا  أوضحَ  للبيئة  الصديقة  الخيارات  وتجعل  البيئية، 
الوعي الاجتماعي))). وهناك تدخلات تتعلق بالحجم، مثل زيادة حجم صناديق 
في  فعاليتها  التدخلات  أثبتت هذه  الأطباق، وقد  تقليل حجم  أو  التدوير  إعادة 
كذلك  وهناك  الطعام))).  إهدار  من  والحد  النفايات  فصل  على  الأفراد  تحفيز 
مثل  للبيئة،  صديقة  تلقائية  خيارات  تعيين  تتضمن  التي  القرب،  استراتيجيات 
مستوى  في  المستدامة  المنتجات  وضع  أو  ا،  تلقائيًّ الوجهين  على  الطباعة 
استدامة))). أكثر  قرارات  اتخاذ  الأفراد  على  يسهل  مما  المتاجر،  في  .النظر 

(1)	 Francesco Cappa, Federica Rosso, Luca Giustiniano, and Maurizio Porfiri, «Nudging 

and Feedback to Promote Pro-environmental Behavior: Evidence from a Field 

Experiment,» Energy Policy 139 (2020): 111358; Syon P. Bhanot, «Isolating the 

Effect of Injunctive Norms on Conservation Behavior: New Evidence from a Field 

Experiment in California,» Organizational Behavior and Human Decision Processes 

163 (2021): 30–42. https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2018.11.002.

(2)	 Daina Kosīte et al., «Plate Size and Food Consumption: A Pre-Registered 

Experimental Study in a General Population Sample,» International Journal of 

Behavioral Nutrition and Physical Activity 16, no. 75 (2019). https://doi.org/10.1186/

s12966-019-0826-1; Marie Vermote et al., «The Effect of a Portion Size Intervention 

on French Fries Consumption, Plate Waste, Satiety, and Compensatory Caloric 

Intake: An On-Campus Restaurant Experiment,» Nutrition Journal 17 (2018). 

https://doi.org/10.1186/s12937-018-0352-z.

(3)	 Gina Weßel et al., «Self-Determined Nudging: A System Concept for Human–

Machine Interaction,» Cognition, Technology & Work 21 (2019): 621–630. 

https://doi.org/10.1007/s10111-019-00556-5; Verena Kurz, «Nudging to Reduce 

Meat Consumption: Immediate and Persistent Effects of an Intervention at a 

University Restaurant,» Journal of Environmental Economics and Management 90 

(2018): 317–341. https://doi.org/10.1016/j.jeem.2018.06.005. 



160

وهناك تقنيات التنشيط التي تعتمد على استخدام إشارات بيئية لتوجيه القرارات 
العفوية، مثل رسم آثار أقدام تقود إلى صناديق إعادة التدوير أو وضع علامات 

مرئية توجه الأفراد إلى استخدام السلالم بدل المصاعد))).

وجهٍ  على  السلوكي  التوجيه  توظيفُ  يمكن  كيف  الأساليب  هذه  وتُظهر 
فعّال، لحمل الأفراد على الممارسات البيئية الإيجابية بطريقٍ غير مباشر، لكنه 
إنما  اليوم  السلوكي  التوجيه  ميدان  في  السائدةَ  الأطرَ  أنّ  غير  أثرًا.  وأدْوَمُ  مؤثرٌ 
معتمدةً  العالمية،  السوق  بقوانين  هة  موجَّ علمانية  رؤى  على  الغالب  في  تقوم 
الراحة،  تيسير  أو  المالي  التوفير  نحو  من  الاقتصادية،  الدوافع  على  أصلها  في 
الاستدامة  باب  في  والأشمل  الأكمل  النهج  أنّ  إلا  البيئي.  السلوك  لتحريك 
لا يتم إلا بضمّ هذه الاستراتيجيات إلى دوافع أخلاقية ودينية أعمق. فإذا اجتمع 
النفوس،  في  الباطني  الباعث  قوي  الشرعي،  التوجيه  مع  الاقتصادي  الحافز 
فاندفع الأفراد والمؤسسات إلى تبنّي الممارسات المستدامة، لا لمجرّد منفعةٍ 

مادية، بل استجابةً لواجبٍ أخلاقي وروحي أوسع وأسمى.

منهجٌ  وهو  المراتب«،  المتعدّد  السلوكي  بـ»التوجيه   يُسمّى  ما ونقترح 
السلوكية  الاستراتيجيات  صلب  في  والدينية  الأخلاقية  الدوافع  يُقحم 
نحو  من  الشرع،  ومبادئ  السلوكي  التوجيه  تقنيات  بين  الربط  فإنّ  القائمة. 
النهي عن الإسراف والتبذير، والأمر بالقيام بحقّ الاستخلاف، يُعزّز أثر هذه 
النهج مقتصرًا على  الفردي والمؤسسي. وليس هذا  المستويين  الآليات في 
بل  الشخصية،  الراحة  دواعي  أو  الاقتصادية  الحوافز  بمجرّد  الأفراد  تحفيز 
الديني والالتزام الأخلاقي؛  الواجب  استشعار  أقوى، هو  باعثًا  إليها  يضيف 

(1)	 Sherry Jueyu Wu and Elizabeth Levy Paluck, «Participatory Practices at Work 

Change Attitudes and Behavior Toward Societal Authority and Justice,» Nature 

Communications 11, no. 2633 (2020). https://doi.org/10.1038/s41467-020-16383-6 . 



161

وبهذا يغدو التوجيه السلوكي أكثر رسوخًا وأبقى أثرًا في حمل النفوس على 
السلوكيات البيئية الإيجابية.

إنّ التوجيه السلوكي الناجع مشروطٌ بدراسة دقيقة للفئة المستهدفة، وللبيئة 
التي يُراد تطبيقه فيها. وقد دلّت الأبحاث على أنّ دمج تقنيات توجيه متعدّدة أبلغُ 
المجتمعات  أو  المركّبة  البيئات  في  سيما  أثرًا، ولا  وأوسع  التغيير  إحداث  في 
في  الاقتصادية  الحوافز  أنّ  ذلك:  فمثال  الديموغرافية))).  خلفياتها  في  المتباينة 
استهلاكهم، وههنا  تقليل  الأفراد على  قد لا تكفي لحمل  المترفة  المجتمعات 
المتديّنة،  المجتمعات  في  وأما  الفجوة.  لهذه  السدّ  مقام  الدينية  الدوافع  تقوم 
م استراتيجيات التوجيه السلوكي على مقتضى التعاليم الشرعية  فيمكن أن تُصمَّ
في باب الاستخلاف ورعاية الخليقة، فيتوطّد بذلك البُعد الأخلاقي للاستدامة، 
وتغدو السلوكيات البيئية الإيجابية أوفق بالقيم الأساسية للمجتمع. وليس هذا 
الدمج مقصورًا على تعزيز الالتزام الأخلاقي بالسلوك الرشيد، بل يتجاوزه إلى 
رفع مستوى المشاركة والانخراط المجتمعي، فيُضفي على مبادرات الاستدامة 

أثرًا أعمق وأدوم.

النفعية، وتقوم قراراتهم على جملة  الدوافع  أفرادٌ تحرّكهم  فثمّة  وبالمثل، 
أو  لأنفسهم  العوائد  أفضل  لتحصيل  قصدًا  الاقتصادية،  أو  الشخصية  المنافع 
بحسب  ا  عقلانيًّ تفسيرًا  البيئية  الأفعال  ر  تُفسَّ المنظور،  هذا  ومن  لمجتمعهم. 
الكربونية  البصمة  تخفيض  أو  النفقة،  لتقليل  الطاقة  استهلاك  كترشيد  فائدتها، 
لتحصيل مكاسب مالية بعيدة المدى. وهذا النهج، وإن جعل السلوكيات البيئية 
إن  يظلّ محدودًا  أثره  أنّ  إلا  عاجلة،  منافع  من  لها  يُظهَر  بما  النفوس  في  أوقع 

(1)	 Bethany Chapman, Stefanie Helmrath, and Nazanin Derakshan, «Perceived Cognitive 

Functioning and Its Influence on Emotional Vulnerability in Breast Cancer,» Health 

Psychology Open 6, no. 2 (2019). https://doi.org/10.1177/2055102919871661. 



162

لم يُدمج بأبعادٍ أخلاقية وروحية تحمل الأفراد على تبنّي الاستدامة لا بوصفها 
ا وأخلاقيًّا لازمًا. ا عارضًا، بل باعتبارها واجبًا دينيًّ خيارًا نفعيًّ

بإيجاز، فإنّ الدوافع التي تحرّك الأفراد إلى السلوك البيئي الإيجابي يمكن 
ردّها إلى ثلاث فئات كبرى:

أو  الشخصية  المنافع  على  تتركّز  التي  وهي  النفعية،  الدوافع  أوّلها  	●
الاقتصادية، فيسعى أصحابها إلى نتائج تعود عليهم بمصلحةٍ مباشرة، 
كتحسين المكانة الاجتماعية، أو ادّخار المال بترشيد استهلاك الطاقة، 

أو تقليل البصمة الكربونية لتحصيل مكاسب مستقبلية.
الشعور  من  تنبع  التي  وهي  المحضة،  الأخلاقية  الدوافع  وثانيها  	●
يرى  لأنّه  بمقتضاها  المرء  فيتصرف  المطلق،  الأخلاقي  بالواجب 
ذلك هو الصواب في نفسه، غير ملتفتٍ إلى مكافأةٍ شخصيةٍ أو منفعةٍ 

خارجية.
وثالثها الدوافع الدينية والروحية، وهي المستمدّة من الاعتقاد الديني  	●
الإلهية، كمفهوم  بالتعاليم  الروحي، حيث يسترشد أصحابها  واليقين 
المسيحية،  في  الخليقة  رعاية  مبدأ  أو  الإسلام  في  الاستخلاف 
شرعيًّا  تكليفًا  باعتبارها  المستدامة  البيئية  السلوكيات  على  فيُقدِمون 

وواجبًا أخلاقيًّا.

تتحتّم  المستدامة،  الممارسات  إلى  ناجحًا  تحفيزًا  الأفراد  تحفيز  ولأجل 
السلوكي  التوجيه  نهج  إنّ  بها.  الانتفاعُ  ويتحتم  المتباينةَ  الدوافعَ  هذه  معرفةُ 
النفعية،  المنافع  المتعدّد الأبعاد يقدّم إستراتيجية أوسع وأشمل، إذ يجمع بين 
مجتمعة،  العوامل  هذه  وبمراعاة  الروحية.  والقيم  الأخلاقية،  والواجبات 
أثرًا في توجيه السلوك؛  أوفى  السياسات أن يصوغوا تدخلاتٍ  يستطيع صانعو 
انطلقت من  أو  التزام أخلاقي،  انبنت على  أو  مالية،  إلى حوافز  استندت  سواء 



163

العاجل  الأثر  تعزيز  على  مقصورًا  الشمولي  النهج  هذا  وليس  ديني.  معتقد 
خ  يُرسِّ المدى،  طويل  مستدامٍ  تغييرٍ  إلى  كذلك  مؤدٍّ  هو  بل  السلوكي،  للتوجيه 

الممارسات البيئية في حياة الأفراد والمجتمعات ترسخًا أدوم وأثبت.

الاستراتيجيات والآليات العملية للتغيير
م فيما يلي مجموعة من الاستراتيجيات  استنادًا إلى المناقشات السابقة، أقدِّ

العملية التي تهدف إلى بناء مجتمع بيئي واعٍ وأخلاقي:
وضّحناه  كما  و»أمانة«،  »آية«  بوصفها  الطبيعة  مفهوم  تعريف  إعادة  	.1
سابقًا، لتُرى الطبيعة كعلامة دالة على الخالق، ووديعة يجب صونها.
على  خليفة  بوصفه  العالم  هذا  في  ودوره  الإنسان  تعريف  إعادة  	.2

الخليقة، لا مالكًا مستبدًا بها.
القرآن،  في  وردا  كما  والاستعمار  الاستخلاف  مفهومي  إحياء  	.3

بوصفهما نقيضين لاستغلال الطبيعة وتدميرها.
ة القائمة على الإحسان في التعامل مع الحيوانات  إحياء أخلاقيات الفتوَّ 	.4

ها جزءًا من علاقة رحيمة ومتزنة مع الطبيعة. والنباتات، بعدِّ
إعادة التأكيد على أن الإسرَاف محرم وغير أخلاقي، على الصعيدين  	.5

الديني أو البيئي.
 تملك وتستهلك«،  نقد الخطاب الاستهلاكي الدعائي القائل: »أنت ما 	.6
الأخلاقية  أفعاله  خلال  من  الإنسان  ترى  قِيَمية  برؤية  واستبداله 

ومسؤوليته تجاه البيئة.
التوجيه  إستراتيجيات  ضمن  والاقتصادية  الدينية  الحوافز  دمج  	.7
على  التأثير  طريق  عن  الإيجابي  البيئي  السلوك  لتعزيز  السلوكي، 

مختلف الدوافع الفردية.



164

تشجيع الإنتاج الغذائي الحضري، مثل الزراعة المنزلية أو المجتمعية،  	.8
من أجل إعادة ربط الإنسان بالطبيعة ربطًا عمليًّا ومباشرًا.

دعم الابتكار في مصادر الطاقة البديلة، وتسهيل الوصول إليها، لتقليل  	.9
الاعتماد على مصادر الطاقة الملوثة.

وتمويل  البيئي  الوعي  لنشر  تُخصص  بيئية،  أوقاف  لإنشاء  الترويج  	.10

مبادرات الاستدامة في المجتمعات الإسلامية.
وحتى  الأطفال  رياض  من  التعليمية  المناهج  في  القيم  هذه  دمج  	.11

والاستهلاك  الاستخلاف  مبادئ  ترسيخ  أجل  من  الثانوية،  المرحلة 
الأخلاقي لدى الأجيال الناشئة.

من الحلال إلى الطيب: من ظاهر الشريعة إلى روحها
يشتمل  إذ  المراتب،  المتعدّد  بطابعه  يمتاز  الإسلام  في  الأحكام  نظام  إنّ 
على مستويات متفاوتة من الخطاب الشرعي، يظهر أثرها في التمييز بين الفتوى 
والتقوى، والرخصة والعزيمة، وسائر ما جرى فيه التفريق بين الظاهر والباطن، 
الفرق  في  التمايز  هذا   يتبدّى  ما وأجلى  الأعلى.  والكمال  الأدنى  الحدّ  بين  أو 
حَلَلٰاٗ  غَنمِۡتُمۡ  ا  مِمَّ العزيز: ﴿فَكُلوُاْ  الكتاب  بين »الحلال« و»الطيّب« كما ورد في 

َ غَفُورٞ رَّحِيمٞ﴾ ]سورة الأنفال: 69[. ۚ إنَِّ ٱللَّهَّ َ طَيّبِٗاۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَّ
وهو  الحلال،  أحدهما  الإباحة:  من  مستويين  على  دلّت  الكريمة  فالآية 
 أذن به الشرع ظاهرًا، لا يخالف نصًا ولا قاعدةً من القواعد الفقهية. وثانيهما  ما
الخالص، وتمثل  الكمال والنقاء والانتفاع  أرفع، تدلّ على  الطيّب، وهو مرتبة 
فهو  الطيّب  وأما  الإذن،  حدّ  هو  فالحلال  العليا.  ومقاصدها  الشريعة  روح 
يلتقي ظاهر الحكم بروحه، ويكتمل معنى  القصد، حيث  ذروة الإتقان وصفاء 

العبودية في الامتثال.



165

 هو حلالٌ  الحلال؛ فليس كل ما »الطيب« معيارًا أعلى ضمن إطار  ويمثل 
الطيب  أخرى،  وبصياغة  حلال.  بالضرورة  هو  طيبٌ   هو  ما كل  لكن  طيبًا، 
يتضمن الحلال ويزيد عليه بمعاني النقاء والخلو من الشبهة وتحقيق المصلحة 
هذا  إلى   1302م/702هـ(  )ت. العيد  ابن دقيق  الإمام  أشار  وقد  والصلاح. 
حلالًًا  يكون  أن  ينبغي  ونحوها  والمشروب  المأكول  »إن  قال:  حين  المعنى 

خالصًا لا شبهة فيه«))).

التفاعلات  جميع  تكون  أن  يفرض  ا،  أخلاقيًّ معيارًا  بوصفه  الطيبَ،  إن 
مع  متوافقة  النفايات،  إدارة  أو  الاستهلاك  أو  الإنتاج  في  سواء  الطبيعة،  مع 
البيئية، والاستدامة، والانسجام مع الإرادة الإلهية. وبهذا، فإن  مبادئ الصداقة 
والأفراد،  الدولة،  يشمل  بل  الحياة،  من  محدد  على جانب  لا يقتصر  »الطيب« 
والأقوال، والأفعال، بل حتى الطعام. فعبارة »حلال طيب«، على سبيل المثال، 
تعني أن الطعامَ لا يكفي أن يكون مباحًا من ناحية الأصل، بل يجب أن يكون 
يتفق مع مبادئ  أن  أنه لا بد  الحصول عليه. أي  أيضًا طيبًا في مصدره وطريقة 
بدوافع  أو  الشرع،  يرفضها  بوسائل  تحصيله  تم  قد  يكون  وألا  والتقوى،  السنة 
الأكل  فرضُ  أما  زاده:  علي  سيد  يقول  الشخصية.  والرغبة  الهوى  من  نابعة 

الحلالُ الطيب ومقدارُ الكفاف.)))

 يجعلنا  ل نقلة نوعية في النظر إلى الأخلاقيات البيئية، ما يمثل هذا التحوُّ
للطيب،  الرفيع  المستوى  إلى  للحلال  الظاهري  الامتثال  نرتقي من مستوى 
الذي يجمع بين الشرعية الظاهرة والنقاء الباطن، ويؤسس لسلوك بيئي قائم 
في  تعالى  مع وعد الله  يتوافق  المعنى  الأخلاقي. وهذا  والوعي  الورع  على 

ابن دقيق العيد، شرح الأربعين النووية )دار السلام، 2012(، ص 144. 	(((
السيد علي زاده، شرح شرعة الإسلام )دار الطباعة العامرة، 1875(، ص 239. 	(((



166

حَيَوٰةٗ  فَلَنُحۡييَِنَّهُۥ  مُؤۡمِنٞ  وَهُوَ  نثَىٰ 
ُ
أ وۡ 

َ
أ ذَكَرٍ  مِّن  صَلٰحِٗا  عَمِلَ  كتابه الكريم: ﴿مَنۡ 

مباحة،  حياة  ليست  هنا  الطيبة«  فـ»الحياة   .]97 الآية  النحل:  ]سورة  طَيّبَِةٗ﴾ 
انسجامًا مع  الطبيعة،  والتوازن مع  والتقوى،  فيها الأخلاق،  تزدهر  بل حياة 

السنن الإلهية.

يشير مصطلح الفتوى إلى جوابٍ فقهيٍّ يصدُر استجابةً لمسألة عارضة أو 
واقعة مخصوصة، وهو في الغالب يُفهم على أنّه يمثل الحدّ الأدنى من الامتثال 
إذ  الأخلاقي،  الالتزام  من  العليا  المرتبة  فهي  التقوى  وأما  الشرع.  لأحكام 
تتجاوز حدود الاقتصار على ظاهر التكليف، لترتقي إلى مقام الورع والتحرّز، 
المباح، ويجعل قصده  دائرة  في  الاختيار  يُحسن  أن  المكلّف  من  يُطلب  حيث 

وجه الله تعالى.

من خلال  والتقوى  الفتوى  علاقة  إلى  بالنظر  وضوحًا  التمايز  هذا  ويزداد 
مفهومي الرخصة والعزيمة؛ فالرخصة هي إذنٌ شرعيٌّ بالتخفيف ورفع الحرج، 
وأما  المشقة،  أو  الضرورة  عند  الأصلي  الحكم  عن  العدول  للمكلّف  غ  تُسوِّ
وهي  استثناء،  ولا  ترخيص  غير  من  أصله  على  بالحكم  التمسّك  فهي  العزيمة 

مظهرٌ للصرامة الأخلاقية والالتزام التامّ.

قائمة  بنية  وهي  الشرعي،  الحكم  بنية  داخل  القطبين  هذين  اجتماع  وإنّ 
على النهج المتعدّد المراتب، إنما هو انعكاس لرحمة الله الواسعة التي راعت 
إلى  تكليفًا  ورفعتهم  العسر،  عند  تيسيرًا  فوسعتهم  المكلّفين،  أحوال  اختلاف 

مراتب الكمال عند السعة.

دون حرج  الرخصة  يأخذ  أن  للمؤمن  يجوز  والضيق،  العسر  أوقات  ففي   
الارتقاء  على  فيُحث  والرخاء،  السعة  أوقات  في  أما  ة،  المشقَّ عنه  تزول  حتى 
الأخلاقي  الالتزام  درجات  أعلى  نحو  والسعي  والعزيمة،  التقوى  مقام  إلى 



167

)الفتوى/الرخصة(  الأدنى  الحدِّ  بين  التكامل  هذا  يُبيِّن  وهكذا،   .
والروحي)))

نظامًا  ليست  الإسلامية  الشريعة  أن  كيف  )التقوى/العزيمة(  الأعلى  والحدِّ 
الإنسان  بل منظومة أخلاقية وروحية مرنة، تستجيب لحالات  قانونيًّا فحسب، 

المختلفة، وتدعوه باستمرار إلى الترقي في مدارج الكمال.

مفهوما  يبرز  الإسلام،  في  الحكم  نظام  لمستويات  العرض  هذا  وعبر 
النموذج  هذا  وفي  الحياة.  جوانب  جميع  ليشملا  ويمتدان  والطيب  الحلال 
باعتبارها  الطبيعة،  مع  تعاملنا  في  »الطيب«  معايير  تطبيق  إلى  أدعو  المقترح، 
التخلق  إلى  )الحلال(  الشرعي  الحكم  بظاهر  التقيُّد  من  الارتقاء  نحو  خطوة 
إلى  الرخصة  ومن  التقوى،  إلى  الفتوى  من  أي  )الطيب(؛  الشريعة  بروح 
اليوم  تسود  الواقع،  وفي  خليقة الله.  مع  بعلاقتنا   يتصل  ما كل  في  العزيمة، 
الخمر  تحريم  على  غالبًا  وتقتصر  الطبيعة،  مع  تعاملنا  في  قانونية ضيقة  رؤية 
ولحم الخنزير، دون أن تمتد إلى سلسلة الإنتاج والاستهلاك بمراحلها كافة. 
غير أن هذه الرؤية المحدودة يجب أن تتوسع لتشمل الممارسات الأخلاقية 
داخل  الوعي  مستوى  رفع  في  يُسهم  بما  البيئة،  مع  التعامل  في  والمستدامة 

المجتمعات الإسلامية.

إنّ الاقتصار على التحريم الشرعي كتحريم الخمر ولحم الخنزير، إنما 
يُجسّد مستوى الفتوى والرخصة؛ أي الحدّ الأدنى من الامتثال الشرعي حيث 
الممارسات  ليشمل  النهج  هذا  توسيع  وأمّا  الحرج.  ورفع  التيسير  يُراعى 
التقوى  مرتبة  هي  أرفع،  مرتبة  إلى  انتقالٌ  فهو  المستدامة،  الأخلاقية  البيئية 

لمزيد من التوضيح لهذه المصطلحات، انظر: محمد أبو زهرة، أصول الفقه )دار الفكر العربي،  	(((
د.ت(، ص 50. 

،)2010 العلمية،  الكتب  )دار   1 ج.  المذهب،  دراية  في  المطلب  نهاية  الجويني،  الملك  عبد  	.
ص 460.



168

في  الإحسان  نحو  وتوجّهٍ  عميق،  روحيٍّ  وعيٍ  على  تقوم  التي  والعزيمة، 
تطبيق روح الشريعة.

وهذا التحوّل في زاوية النظر يفتح أفقًا جديدًا لأخلاقيات البيئة الإسلامية؛ 
والمحظور،  المباح  دائرة  على  مقصورًا  الطبيعة  مع  المسلم  تعامل  لا يظلّ  إذ 
»الطيّب«  معيار  تجعل  التي  والروحية،  الأخلاقية  المسؤولية  على  يرتكز  بل 
أسمى وأعلى من مجرّد »الحلال«، وتدعو إلى جمع الظاهر بالباطن في سلوك 

الإنسان مع بيئته.

بالأخلاق  ارتقاءً  يمثّل  والطيّب  الحلال  بين  التمييز  إنّ  الأمر:  وخلاصة 
الخلقي  للكمال  السامية  المعايير  إلى  للشرعية  الأدنى  الحدّ  من  الإسلامية 
فيدلّ  الطيّب  القانونية، وأما  الوجهة   هو مباح من  ما فالحلال يحدّد  والروحي. 
 هو نقيّ ونافع، منسجم مع المقاصد الأخلاقية والروحية العليا. وكثيرٌ  على ما
ولكنها  الفقه،  في ظاهر  الحِلّ  تستوفي شروط  قد  والممارسات  المنتجات  من 
لا تبلغ مرتبة الطيب من حيث النقاء، والاستقامة الخُلقية، والاستدامة البيئية.

الغازية  المشروبات  نحو  من  المصنّعة  الأطعمة  فإنّ  التمثيل،  سبيل  فعلى 
بكائناتٍ  أو  مؤذية  بمبيداتٍ  تُزرع  التي  والمحاصيل  السريعة،  والوجبات 
غير  ظروف  تحت  صناعية  مزارع  في  تُربّى  التي  والحيوانات  ا،  وراثيًّ لة  معدَّ
الواحد،  الاستعمال  ذات  البلاستيك  منتجات  وكذلك  للبيئة،  ومُفسدة  إنسانية 
والمنظفات الكيميائية الشديدة، والعبوات غير القابلة للتحلّل -كلها وإن كانت 
داخلةً في دائرة الحلال من الوجهة القانونية، فإنها لا تبلغ رتبة الطيّب، لافتقارها 
إلى معايير النقاء والاستقامة الأخلاقية والانسجام مع مقتضيات الاستدامة.

ر الطيّب« مضافًا  واستنادًا على هذا المعنى، أقترح تطوير مؤشر ندعوه »مؤشِّ
ر الحلال«، ليكونا معًا أداتين توجيهيتين تُلهم المجتمع الإسلامي أن  إلى »مؤشِّ



169

قائمة  إلى رؤية أوسع  الشريعة،  المتعلّقة بظاهر  الضيّقة  القانونية  الرؤية  يتجاوز 
بمعايير  الالتزام  إلى  دعانا  تعالى   الله  فإنّ العليا.  الشريعة ومقاصدها  على روح 
لا تُنال  حياة  وهي  الطيبة«،  بـ»الحياة  المثل  لنا  وضرب  معاشنا،  في  الطيب 
النقاء  تحقيق  إلى  المتواصل  وبالسعي  الأخلاقية،  المعايير  بأرفع  بالتحلي  إلا 

والعدالة والرحمة في تعاملنا مع الخلق والبيئة وأنماط الاستهلاك.

لا بدّ من إعادة تقويم التدخلات البشرية في الطبيعة -من إنتاجٍ واستهلاكٍ 
وتسويقٍ وتوزيعٍ للموارد- في ضوء السنّة النبوية، التي تمثّل أكمل تجلٍّ لمفهوم 
مرجع  هي  بل  لرسول الله صلى الله عليه وسلم،  شخصي  سلوك  مجرّد  ليست  فالسنّة  الطيّب. 
بين  التوازن  وتُجسّد  والعزيمة،  والتقوى  الطيب  معايير  تُحدّد  وتشريعي،  قيمي 

الامتثال الظاهري والارتقاء الأخلاقي والروحي.

شاملة  أسسٍ  على  أُقيم  إذا  الطيّب«،  ر  »مؤشِّ تطوير  فإنّ  السياق،  هذا  وفي 
نوعية  نقلة  يُحدث  أن  يمكن  والاستهلاك،  الإنتاج  منظومات  في  وأُدرج 
إنّ  إذ  الإسلامية.  المجتمعات  داخل  والاقتصادية  البيئية  الممارسات  في 
الممارسات التي تنسجم مع مبدأ الطيب، كما تجسّده السنّة المطهّرة، ستفضي 
الموارد،  إدارة  في  الأخلاقية  المسؤولية  وترسيخ  البيئية،  الاستدامة  تعزيز  إلى 

ورفع مستوى الوعي بالاستهلاك الرشيد والواعي.

وتُخلّ  بالصحة،  وتضرّ  الطبيعة،  إلى  تُسيء  التي  الممارسات  أنّ  ذلك 
والتسويق  الإنتاج  أساليب  وكذا  التلوث،  إلى  تُفضي  أو  البيولوجي،  بالنظام 
ضمن  ظاهرها  في  وردت  وإن  الطيّب،  ومعاييرَ  لا تتوافق  الجائرة،  والتوزيع 
لا ترقى  فإنها  الحِلّ،  من  الأدنى  بالحدّ  حكمًا  ساغت  وإن  فإنّها  المباح.  دائرة 
الطيّب.  مفهوم  يقتضيها  التي  العليا  والبيئية  الأخلاقية  المعايير  استيفاء  إلى 
كّري والسرطان أو تُخلّف  فالأطعمة التي تُسهم في الأمراض المستعصية كالسُّ



170

ثة للبيئة، والبلاستيك غير القابل  آثارًا جانبية ضارّة، والمنظفات الكيميائية الملوِّ
للتحلّل -كلها تناقض مقاصد الشريعة في حفظ النفس، وصيانة البيئة، وتحقيق 

التوازن في الخلق.

وكذلك الاستهلاك الفاحش للموارد والإفراط في الطعام، فإنهما مناقضان 
لمبادئ الطيّب، إذ يخالفان القيمَ الإسلاميةَ التي تحثُّ على الاعتدال، وتخالف 
فالطيّب  الإسلامية.  التعاليم  عليها  شددت  التي  الأخلاقية  المسؤولية  أصولَ 
 ينسجم  لا يقف عند حدود المباح من حيث الحكم الفقهي، بل يتجاوز إلى ما
الضرر،  وتجنّب  المِيزان،  حفظ  من  العليا:  والروحية  الأخلاقية  المقاصد  مع 
في  يتجلّى  -الذي  المتفاخر  الاستهلاك  فإنّ  هنا،  ومن  الكوني.  النظام  ورعاية 
مسؤول،  غير  سلوكٌ  التفاخر-  أو  الترف  لمجرّد  للموارد  والتبذير  الإسراف 
يُغفل آثاره البيئية والاجتماعية والأخلاقية. وهو مناقض للأمر القرآني الصريح: 
﴿وَلََا تُسْرِفُوا إِنَّهُلََا  يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾ ]سورة الأنعام: 141[. بل إنّ هذا الصنيع 
البيئي  التدهور  إلى  ويؤدي  خلقه،  في  أودعه الله  الذي  الإلهي  بالمِيزان  يُخلّ 
على  يقوم  الذي  الطيّب  حقيقة  ينافي  ذلك  وكلّ  المستدامة،  غير  والممارسات 

النقاء والعدل والانسجام مع النظام الكوني الإلهي.

مؤشر الطيب 
العليا،  المعايير  بهذه  الالتزام  نحو  والمجتمعات  الأفراد  توجيه  أجل  من 
يُقيِّم  ا  مرجعيًّ معيارًا  بوصفه  يعمل  أن   )Ṭayyib Index( الطيب  لمؤشر  يمكن 
فهذا  الطيب.  مبادئ  مع  توافقها  ناحية  من  والممارسات  والخدمات  المنتجات 
المؤشر يتجاوز الامتثال لمعيار الحلال )الجواز القانوني(، ليتبنّى مفهوم الطيب 
)الطهارة والنقاء والاتزان(، والذي يأخذ في الاعتبار: الصحة العامة، والاستدامة 

البيئية، والممارسات الأخلاقية، والمسؤولية الاجتماعية والهوية الثقافية.



171

استنادًا  المنتجات والخدمات والممارسات،  الطيب  يُقيِّم مؤشر  أن  ينبغي 
الصحي،  الحلال، والأثر  لمعايير  الامتثال  الأقل:  رئيسية على  إلى ستة محاور 
والنزاهة  الاجتماعية،  والمسؤولية  الإنتاج،  وأخلاقيات  البيئية،  والاستدامة 
على  المؤشر  تطبيق  كيفية  لتوضيح  مبدئيان  نموذجان  يلي  وفيما  الحضارية. 
بل  نهائية،  ليست  التقييمات  هذه  أن  إلى  التنويه  )مع  الشائعة  المنتجات  بعض 

أمثلة توضيحية لكيفية تفعيل المؤشر(.

المثال الأول: مشروب الكولا
الامتثال للحلال: متوافق مع الشريعة الإسلامية من ناحية المكونات،  	←

مة شرعًا )مطابق(. إذ إنه لا يحتوي على مواد محرَّ
الأثر الصحي: يحتوي على نسبة عالية من السكر، مما يربط استهلاكه  	←

بأمراض مثل السمنة والسكري )غير مطابق(.
الاستدامة البيئية: يُعبأ عادة في زجاجات بلاستيكية تُسهم في التلوث  	←

وإنتاج جزيئات بلاستيكية دقيقة )غير مطابق(.
في  المائية  الموارد  باستنزاف  تتعلق  مخاوف  تثار  الإنتاج:  أخلاقيات  	←

بعض الدول وممارسات العمالة غير العادلة )غير مطابق(.
مجتمعية  مساهمة  دون  الربح  على  تركيز  الاجتماعية:  المسؤولية  	←

تذكر، مع تشجيع أنماط استهلاك غير صحية )غير مطابق(.
المفرط،  والاستهلاك  التفاخر  لثقافة  يروج  الأخلاقية:  النزاهة  	←
 يتعارض مع قيم الإسلام في التوازن والاعتدال )غير مطابق(. ما

التقييم المبدئي في مؤشر الطيب: رغم كونه حلالًًا، إلا أن مشروب الكولا 
لا يستوفي معايير الطيب الأخلاقية والبيئية العليا، وبالتالي يُعدُّ غير متوافق مع 

روح الشريعة في الاستهلاك المسؤول.



172

المثال الثاني: لحم عضوي من إنتاج المراعي الحرة 

الذبح  تم  إذا  الإسلامي،  الذبح  لشروط  مستوفٍ  للحلال:  الامتثال  	←
وفقًا للأحكام الشرعية )مطابق(.

الحيوية،  والمضادات  الضارة،  الإضافات  من  خالٍ  الصحي:  الأثر  	←
 يجعله أكثر فائدة صحية )مطابق(. والهرمونات الصناعية، ما

الحيواني  الإنتاج  من  أقل  كربونية  ببصمة  يتميَّز  البيئية:  الاستدامة  	←
التقليدي، ويُنتج غالبًا بوسائل أكثر انسجامًا مع الطبيعة )مطابق(.

وممارسات  للحيوانات،  إنسانية  رعاية  يشمل  الإنتاج:  أخلاقيات  	←
زراعية أخلاقية تراعي حقوق الحيوان والبيئة )مطابق(.

سبل  ويعزز  المحليين،  المزارعين  يدعم  الاجتماعية:  المسؤولية  	←
العيش المستدامة في المجتمعات الريفية )مطابق(.

النزاهة الأخلاقية: يتماشى مع القيم الإسلامية في الرحمة، والرعاية،  	←
والاستخلاف في الأرض )مطابق(.

بين  ويجمع  الطيب،  معايير  يستوفي  الطيب:  مؤشر  في  المبدئي  التقييم 
الإباحة الشرعية والكفاءة الأخلاقية والبيئية، مما يجعله نموذجًا يُحتذى به في 

الاستهلاك المسؤول.

بين  العلاقة  تعريف  يُعيد  واعدًا  إطارًا  الطيب  مؤشر  يُعد  ختامية:  ملاحظة 
المسلم والبيئة من منظور قيمي شامل. لكن لإنجاح تطبيقه على نطاق واسع، 
الشريعة،  في  والمختصين  العلماء،  بين  والتعاون  البحث،  من  مزيد  من  لا بد 
والصحة، والبيئة، والاقتصاد، لتطوير معايير دقيقة وآليات قياس موثوقة تضمن 

فعالية المؤشر وواقعيته في السياقات المعاصرة.



173

نحو سياسة استدامة متعددة المراتب
انطلاقًا من تأصيل الأخلاقيات البيئية في علم الدلالة )السيمياء( الكونية، 
متعدد  إطارًا  م  ونقدِّ  ،)Uniplex Approaches( الأحادية  المناهج  نتجاوز حدود 
آنٍ  في  والروح  والعقل  القلب  يخاطب   )Multiplex Framework( المراتب 
مقارنة  الكتاب،  هذا  مه  يقدِّ الذي  المنظور  في  التميُّز  يكمن جوهر  وهنا  واحد. 
 تبقى منفصلة عن الأبعاد الدينية والروحية. فبخلاف  بالأطر السائدة التي غالبًا ما
القرارات  أو  الاقتصادية  الحوافز  على  الغالب  في  ز  تركِّ التي  التقليدية  الأطر 
البيئية:  ه سياسة الاستدامة المتعددة المراتب إلى جوهر الأزمة  السياسية، تتوجَّ
وهو انفصال الإنسان روحانيًّا عن خالقه وعن الطبيعة. هذا الانفصال هو الذي 
ى سلوكيات غير مستدامة، تقوم على الأنانية والمكاسب السريعة والمؤقتة.  غذَّ
الأخلاقية،  بالمسؤولية  الشعور  إيقاظ  إلى  فيسعى  المراتب  المتعدد  النهج  أما 

ليس تجاه النفس فحسب، بل تجاه الخير الجمعي لجميع مخلوقات الله.

إلى جانب تطوير  الطيب في ممارسات الاستهلاك والإنتاج،  إن دمج مبادئ 
ومتوازن  شامل  نهج  بلورة  في  يُسهم  إيثارية،  بيئية  أخلاقيات  وتعزيز  بيئي،  فقه 
ا يساعد على مواءمة سلوك  ا عمليًّ للتعامل مع البيئة. يوفِّر الفقه البيئي توجيهًا شرعيًّ
ل العناية بالبيئة من  الأفراد والمجتمعات والمؤسسات مع المسؤولية البيئية، ويحوِّ
البيئية  بالعناية  فترتقي  الطيب،  مبادئ  أما  ديني وقانوني.  إلى واجب  خيار أخلاقي 
الكمال  من  الأعلى  المستوى  إلى  )الحلال(  الشرعي  للامتثال  الأدنى  الحدِّ  من 
تؤكد  إذ  آخر،  بعدًا  الإحسان  أخلاقيات  وتُضيف  )الطيب(.  والروحي  الأخلاقي 
على التجرد من الأنانية، ورعاية العالم الطبيعي بدافع الإحسان والرحمة، بوصفهما 
جزءًا لا يتجزأ من تحقيق الرفاه الجماعي لجميع الكائنات. وباختصار، إن اعتماد 
لـ»الْحَيَاةَ  القرآنية  الرؤية  تجسيد  نحو  محورية  خطوة  يُمثل  المتكامل  النهج  هذا 

بَةَ«، حياة الخير والنقاء والكرامة، لكل الخليقة، وليس للإنسان وحده. يِّ الطَّ



174

بسم الله الرحمن الرحيم

رۡضِۚ مَثَلُ نوُرهِۦِ كَمِشۡكَوٰةٖ فيِهَا
َ
مَوَٰتِٰ وَٱلأۡ ُ نوُرُ ٱلسَّ .﴿ٱللَّهَّ

هَا كَوۡكَبٞ دُرّيِّٞ يوُقَدُ نَّ
َ
 مِصۡبَاحٌۖ ٱلمِۡصۡبَاحُ فيِ زجَُاجَةٍۖ ٱلزُّجَاجَةُ كَأ

وَلاَ غَرۡبيَِّةٖ﴾.  َّا شَرۡقيَِّةٖ  ل زَيۡتُونةَٖ  بَرَٰكَةٖ  مِن شَجَرَةٖ مُّ

]سورة النور: الآية 35[



175

الخاتمة

 إحياء الخلافة:
خدمة الخليقة محبةً للخالق

والأخلاقية  المفاهيمية  الأبعاد  في  ا  تأمليًّ مسارًا  الكتاب  هذا  سلك  لقد 
مفهوم  اكتشاف  إعادة  إلى  المطاف  بنا  لينتهي  بالطبيعة،  لعلاقتنا  والعملية 
المسار  هذا  جوهر  وفي  البيئية.  الأخلاقيات  في  ا  تأسيسيًّ مبدأً  بوصفه  الخلافة 
تكمن حقيقة عميقة: إن العلاقة الأفقية بين الإنسان والطبيعة لا يمكن أن تُفهم 
ا، من دون العلاقة العمودية مع الخالق. فمن  فهمًا كاملًًا، ولا أن تُضبط أخلاقيًّ
الخليقة، وتُمنح معناها  العلاقة مع  خلال هذا الارتباط الإلهي، تتحدد شروط 

الأسمى، وتتحقق فيها الغاية والتوازن والمسؤولية.

ا،  وأخلاقيًّ وجوديًّا  فراغًا  بخليقته  علاقتنا  من  الخالق  إقصاءُ  خلَّفَ  لقد 
مما  والسيطرة،  الاستغلال  بمفاهيم  الحديثة  المادية  النماذج  ملأته  فراغ  وهو 
هذا  أن  الماضية  القليلة  القرون  أثبتت  لقد  البيئة.  على  كارثية  عواقب  إلى  أدى 
غايته  الإنسان عن  اغتراب  إلى  أيضًا  يؤدي  بل  الطبيعة فحسب،  ر  النهج لا يدمِّ
ل  ل الكون في ظل هذه الرؤية إلى مادة فاقدة للمعنى، وتحوَّ الوجودية. وقد تحوَّ
الإنسان إلى مستهلك معزول عن مسؤوليته الأخلاقية والروحية. واليوم، بات 
من الواضح أن استعادة التوازن في علاقتنا مع العالم الطبيعي لا يمكن أن تتم 
أن  يجب  مع الله  العمودية  العلاقة  إن  بالخالق.  الاتصال  إعادة  طريق  عن  إلا 



176

تشحن  التي  فهي  الطبيعة،  مع  الأفقي  تفاعلنا  توجه  التي  البوصلة  لتكون  تعود 
معظّمة  أمانة  بل  يُستغل،  موردًا  بوصفها  ليس  تعريفها  وتُعيد  بالمعنى،  الخليقة 

تُرعى وتُحتضن.

الطبيعة  لتبيان أن  العريق،  إذًا، هو استرداد ذلك الإرث الإنساني  مشروعنا 
لم تكن مادة خاوية من المعنى، بل يُحتفى بها بوصفها تجلّيًا للحكمة الإلهية. 
الإرث  ذلك  وإحيائه،  المدفون  الكوني  التراث  هذا  اكتشاف  إلى  نسعى  نحن 
من  الطبيعة  د  جرَّ الذي  والعلمانية،  الأحادي  التحديث  سياق  في  فقدناه  الذي 
قداستها، واختزالها إلى مادة للاستهلاك والسيطرة. إن إحياء المعنى ليس ترفًا 
قيم  من  تنبع  جديدة،  بيئية  أخلاقيات  تأسيس  نحو  بل خطوة ضرورية  ا،  فلسفيًّ
الطبيعة  إلى  نظرتنا  فتغيير  والاستغلال.  المنفعة  منطق  تتجاوز  عالمية  إنسانية 
ل في  فالتحوُّ بها،  تعاملنا معها، وإعادة تعريف علاقتنا  لتغيير  الشرط الأول  هو 
مترابطًا  ا  إلهيًّ خلقًا  بوصفها  إدراكها  إلى  مورد  بأنها  الطبيعة  رؤية  من  المنظور، 
البيئة.  مع  ومستدام  أخلاقي  تفاعل  بناء  نحو  المفتاح  هو  بالمعنى،  ومفعمًا 
ولتحقيق ذلك، يصبح دمج دلائل الطبيعة مع البحث العلمي أمرًا بالغ الأهمية. 
كل  في  ترى  إذ  للطبيعة،  والقصدي  الرمزي  البُعد  على  ز  تُركِّ الطبيعة  فدلائل 
عنصر من عناصر العالم آية تشير إلى خالقها، وتحمل معاني أعمق عن الوجود، 

والتوازن، والترابط الكوني. 

مفعمًا  مفتوحًا  نصًا  بل  صامتة،  مادة  ليست  التصور،  هذا  ضمن  الطبيعة، 
والتواضع.  والتسبيح،  التأمل،  إلى  الإنسان  تدعو  وآياتٍ  والمعاني  بالإشارات 
الآليات  لفهم  والتحليلية  التجريبية  الأدوات  العلمي  البحث  يُوفِّر  المقابل،  في 
المنظومات  تعمل  كيف  إدراك  على  ويساعدنا  الطبيعة،  في  الكامنة  والأنظمة 

البيئية، وكيف يمكن صيانتها واستدامتها.



177

من  كل  دراسة  يمكننا  هل  الكتاب:  هذا  بداية  في  طُرح  الذي  السؤال  إن 
العمل.  هذا  قدمه  الذي  الإطار  في  إجابته  يجد  الكون؟  في  والمعنى  السببية 
العلمي يتشكل  فالتفسير  ليسا متعارضين، بل متكاملان.  السببية والمعنى  نعم، 
الرمزي  التأويل  بينما يكشف  الطبيعة،  السببية في  عن طريق اكتشاف العلاقات 
الخالق  على  دالة  آيات  بوصفها  الطبيعة  في  الأعمق  البُعد  عن  والمعنوي 
البُعدان،  هذان  الكوني.  والارتباط  والتوازن،  الوجود،  حول  بالدلالة  ومفعمة 
المادية،  تتجاوز  متجددة  بيئية  لأخلاقيات  الأساس  يشكلان  يجتمعان،  عندما 
على  وأمينًا  خليفةً  بوصفه  الكون،  في  الإنسان  لدور  هادفة  رؤية  وتحتضن 
الأرض. وهذا هو جوهر الشعار الذي يحمله هذا الكتاب: خدمة الخليقة محبةً 
الخلافة  من  أساس  على  البيئي  الفكر  مستقبل  يرتكز  أن  يجب  لذا،  للخالق. 
إن  متكاملة.  منظومة  في  والروحانية  العلم والأخلاق  فيها  تُدمج  التي  الشاملة، 
هذه الرؤية تتطلب التحرر من النماذج الاستغلالية، والاتجاه نحو أنظمة تكرّم 
معظّمة  كأمانة  مكانتها  للبيئة  وتعيد  الحياة،  أشكال  جميع  بين  العميق  الترابط 

ومعنى متجذر في الغاية الإلهية.

لقد كانت الثقافات التقليدية جميعها، من الصين إلى أمريكا اللاتينية، ومن 
ا  حيًّ كيانًا  بوصفها  الطبيعة،  بمعنى  كبيرًا  اهتمامًا  تولي  وآسيا،  وأوروبا  أفريقيا 
الوضعية  النزعة  مع صعود  لكن  صامتة.  مادة  وليست  والرمزية،  بالدلالة  مفعمًا 
)Positivism(، بدأ الأكاديميون والباحثون يفترضون أن الجمع بين دراسة السببية 
بمعنى  الاهتمام  بأن  الاعتقاد  إلى  بعضهم  ذهب  بل  ممكن،  غير  أمر  والمعنى 
الطبيعة قد يعوق الدراسة العلمية القائمة على اكتشاف العلاقات السببية فيها.

المعاصرين،  الاجتماع  علماء  من  العديد  لاحظه  الطبيعة،  معنى  محو  إن 
السحر  »نزع  اسم  الظاهرة  هذه  على  وأطلق  فيبر،  ماكس  لافتًا  وصفًا  ووصفه 
الإنسان  أن  فيبر  لاحظ  فقد   .)Disenchantment of the World( العالم«  عن 



178

الحديث، الذي تبنَّى الرؤية الوضعية العلمية، لم يعد مهتمًا بمعنى الطبيعة، بل 
العلل  على  أي  فقط،  الأشياء  بين  السببية  العلاقات  على  ا  منصبًّ تركيزه  أصبح 
الطبيعية والملاحظات التجريبية. أما الطبيعة بوصفها حاملةً للرموز والمعاني، 

أو مرآة تعكس الحكمة والغاية، فقد تم تجاهلها تمامًا في هذا النموذج.
بالقبول  هذه  السحر  نزع  عملية  قوبلت  هل  هو:  هنا  المهم  السؤال  لكن 
الواقع،  في  التقليدية؟  الاتجاهات  بعض  من  لها  مقاومة  هناك  كان  أو  التام؟ 
ثقافية  مقاومة  ظهرت  بل  مطلق،  أو  عالمي  قبول  محل  العملية  هذه  لم تكن 

وفكرية في العديد من التقاليد. 
لقد دافع مفكرون مثل شاه ولي الله الدهلوي من الهند، وإبراهيم حقي من 
الدولة العثمانية وغيرهما، عن معنى الطبيعة باستمرار. وينبغي أن يُدرج سعيد 
ونقيب  بكر،  عثمان  ذكر  أيضًا  ينبغي  كما  المفكرين،  هؤلاء  ضمن  النورسي 
هؤلاء  غيرهم.  وكثيرون  عبد الرحمن،  وطه  نصر،  حسين  وسيد  العطاس، 
النظرة  عارضوا  بل  للطبيعة،  السببية  التفسيرات  ولا  العلم  لم يرفضوا  العلماء 
الطبيعة.  في  الكامنة  والرمزية  التأويلية  المعاني  تُقصي  أو  تُنكر  التي  الاختزالية 
التأويلية  والدراسة  السببية من جهة،  العلاقات  دراسة  بأن  يقين  كانوا على  وقد 
والتفسيرية للطبيعة من جهة أخرى، يمكن أن تتعايش ويجب أن تتكامل. وعن 
للتعامل  متينًا  المفكرون إطارًا  المنظورين، قدم هؤلاء  بين هذين  الجمع  طريق 

مع الطبيعة، يحترم أبعادها المادية والميتافيزيقية معًا.
اتفق  وقد  علامات.  بوصفها  الطبيعة  دراسة  هو  الطبيعة  بدلائل  أسُميه  ما 
جميع هؤلاء المفكرين على الاعتقاد بأن الله قد منح الأشياء في العالم وظيفة 
الأشياء  به   الله  الذي خصَّ الطبيعي  المعنى  هي  الدلالية  الوظيفة  وهذه  دلالية. 
هي  العالم  هذا  في  الأشياء  فكل  خالقها.  وجود  على  دالةً  لتكون  الطبيعة،  في 
علامات وآيات تشير إلى خالق. ومن هنا ينشأ القول: كل شيء يدلّ على صانعه.



179

 الوردة؟  ما المطروح سابقًا:  السؤال  إلى  بالعودة  الفكرة  تحليل هذه  ويمكن 
بالنسبة إلى علماء النبات، إنها نبات، لكن هل هذا كل شيء؟ لماذا يُهدي العشاق 
بعضهم بعضًا الورود؟ إنها ليست نباتًا فقط، بل تحمل معنًى آخر، ورمزيةً أخرى 
منظورًا  تتطلب  السؤال  دراستها. والإجابة على هذا  النبات وحده  لعلم  لا يمكن 
يدرس  الأحياء  علم  فإن   الإنسان؟  ما سألنا:  إذا  وبالمثل،  آخر.  تخصص  من 
لكن  وجيناته.  أعضائه  ووظائف  تشريحه  فيحلّل  الفيزيائية،  الناحية  من  الإنسان 
على الرغم من أهمية هذا المنظور، إلا أنه محدود، ولا يستطيع النفاذ إلى الأسئلة 
في  فترى  التقليدية،  الرؤى  أما  الإنسان.  وحقيقة  والمعنى،  الغاية،  حول  الأعمق 
.الإنسان صورةً لله، ومجلىً للصفات الإلهية، وعالمًا صغيرًا داخل الكون الأكبر.
 وهذه الأبعاد العميقة، التي كانت محورية في التقاليد الدينية والفلسفية، تظل بعيدة 
عن متناول العلم الحديث الذي يركّز أساسًا على التفسيرات المادية والسببية.

م فيها العلوم الطبيعية تفسيرات  هناك العديد من الأسئلة المشابهة التي تُقدِّ
سببية قيِّمة، لكنها تظلّ قاصرة عن تقديم فهم شامل. إن المعنى والرمزية، وهما 
عنصران جوهريان في فهم التجربة الإنسانية والعالم الطبيعي، يتطلبان مقاربات 
هذا  خلال  ومن  التجريبي.  العلم  حدود  تتجاوز  التخصصات  متعددة  تأويلية 
والوجود.  للحياة  أعمق  فهم  تحقيق  يمكننا  وحده،  المتكامل  الكلي  المنظور 
ل  »التحوُّ على  يقوم  مشروعًا  بوصفه  الطبيعة  دلائل  فهم  يمكن  هنا  ومن 
 يمكن تسميته بـ»لغوية العالم«. وتتوافق هذه الفكرة مع  اللغوي« للطبيعة، أو ما
التواصلي« الفعل  .مشروع يورغن هابرماس كما عرضه في مقدمة كتابه »نظرية 
النظرية  لغوية  عن  تحدث  الذي   ،)The Theory of Communicative Action(
يُقرأ  نصًا،  بوصفه  المجتمع  تفسير  على  هابرماس  عمل  ز  ركَّ لقد  الاجتماعية. 
أطر  ضمن  الإنسانية  العلاقات  ويفهم  والتواصل،  المعنى  شبكات  بواسطة 
المجتمع، بلغوية  مهتمين  المعاصرون  الباحثون   يزال  ما وبينما  دلالية.  .لغوية 



180

فقد  للتأويل،  قابلة  نصوصًا  بوصفها  الاجتماعية  والعمليات  البُنى  تحليل  أي 
غفل كثير منهم عن إمكانية تطبيق هذا الإطار على الطبيعة.

تسعى دلائل الطبيعة إلى سدِّ هذه الفجوة، انطلاقًا من الاقتراح بأن العالم 
فكل  بالمعنى.  مشحون  كنص  قراءته  يمكن  المجتمع،  غرار  على  الطبيعي، 
إلى  تُشير  دلالية،  يحمل علامة/آية  النهر،  إلى  الشجرة  من  الطبيعة،  في  عنصر 

 وراءه من أبعاد. ما

لقد كانت الثقافات التقليدية على امتداد التاريخ والجغرافيا تتفق على فكرة 
مشحون  إلهي  كتاب  أنهما  على  إليهما  تنظر  فكانت  والعالم،  الطبيعة  »ناطقية« 
العلماء  دافع  وقد  الكلمات.  تُقرأ  كما  الآيات  فيه  تُقرأ  والرموز،  بالمعاني 
الذين يتبنون النهج المتعدد المراتب بقوة عن هذا المنظور، في مواجهة الفهم 
على  دراستها  ويقصر  معناها  من  دها  يُجرِّ والذي  للطبيعة،  الوضعي  الاختزالي 
استعارة  على  التأكيد  إعادة  من  وانطلاقًا  لا أكثر.  والسببية  المادية  التفسيرات 
العلم  بأن  القائلة  الفرضية  المفكرون  هؤلاء  يتحدى  كتابًا«،  بوصفها  »الطبيعة 
ر في  والروحانية متناقضان. بل على العكس، فإنهم يُنادون بمقاربة تكاملية، تُقدِّ
آنٍ واحد الدراسةَ التجريبية للظواهر الطبيعية، والقراءة التأويلية لمعانيها الرمزية 
والإيمان،  العقل  بين  الوصل  المفكرون  هؤلاء  يعيد  ه،  التوجُّ بهذا  والروحية. 
ا مفتوحًا،  وبين الطبيعة والرسالة، وبين العلم والسكينة، ليكون الكون نصًا إلهيًّ

يُقرأ بالعقل والبصيرة معًا.

بأن  والاعتراف  الوجود،  مراتب  تعدد  فهمَ  الجهد  من  النوع  هذا  يتطلب 
يكمن  الرؤية  هذه  جوهر  وفي  متعددة.  ومستويات  طبقات  في  يتجلَّى  الوجود 
ا  تأويليًّ ومستوى  السببية،  العلاقات  فيه  تُوجد  ا  ماديًّ مستوى  هناك  بأن  الفهم 
المستويان متزامنان ومتداخلان، ويوفران  المعاني والرموز. وهذان  فيه  تتجلَّى 



181

متعدد  أنه  على  الوجود  فهم  فمن خلال  للوجود.  وأكثر شمولًًا  أغنى  رؤية  لنا 
مستودعًا  أيضًا  بل  محسوسًا،  ماديًّا  واقعًا  بوصفه  العالم  نرى  لا نعود  المراتب 

للعلامات والمعاني التي تُشير إلى حقائق عليا تتجاوز المادة.

متعددة  وضعية  دراسة  وجود  أيضًا  يقتضي  المنظور  هذا  فإن  وبالمثل، 
على  القائمة  العلمية  فالمعرفة  المعرفة.  طرائق  بتعدد  الاعتراف  أي  المراتب، 
العلاقات السببية والتحليل التجريبي، تتجاور مع المعرفة التأويلية، التي تسعى 
ليست  المعرفية  الأشكال  وهذه  الطبيعة.  في  الكامنة  العميقة  المعاني  فهم  إلى 
متعارضة، بل متكاملة، وتُسهم معًا في بناء فهم كلي ومتكامل للكون. ولأجل 
منهجية  إلى  بحاجة  نحن  بفعالية،  المعرفة  من  النوعين  هذين  وإنتاج  دراسة 
تتناسب  عة  متنوِّ مناهج  تُوظف   ،)Multiplex Methodology( المراتب  متعددة 
 يمكن تسميته »مفهوم  مع خصوصية كل مجال. إن هذا التعدد المنهجي يُنتج ما
وتُغني  متعددة  حقائق  تتعايش  حيث   ،)Multiplex Truth( الحقيقة«  مراتب 
بعضها بعضًا دون أن تتناقض. وقد عبّرت الفلسفة الإسلامية التقليدية عن هذا 
الفهم الطبقي للوجود والمعرفة بواسطة مفهوم مراتب الوجود )سلسلة الكينونة 
والعمق،  الظهور  من  متراتبة  مستويات  ذات  بوصفها  الحقيقة  فتُفهم  العظمى(، 
والكشف،  والوحي،  العقل،  بين  وتجمع  بالغيب،  وتنتهي  بالمحسوس  تبدأ 

والتأمل في نسيج معرفي متكامل.

الحداثة،  بعد  لما  مشابهةً  تبدو  قد  المراتب  منهجية  أن  من  الرغم  وعلى 
ا بينهما. فالمنظور المتعدد  التي تتبنى النسبية المعرفية، إلا أن هناك فرقًا جوهريًّ
الأبعاد لا يرفض إمكانية وجود الحقيقة المطلقة، بل يُدرجها لتكون مستوى من 
بإمكان  ويُقرُّ  الذاتية،  والحقيقة  النسبية  الحقيقة  جانب  إلى  الحقيقة،  مستويات 
نزعة  مع  بوضوح  يتعارض  وهذا  متماسك.  معرفي  نظام  ضمن  بينها  التعايش 
 بعد الحداثة التي تنكر وجود المطلق وتُذيب الحقائق في بحرٍ من النسبية. ما



182

لا يُعارض  والعِلم  للعالَم  المتعدد  المفهوم  فإن  المنظور،  هذا  ومن 
الوضعية، بل يبني على نقاط قوتها. فالوضعية تعدنا باكتشاف القوانين الطبيعية 
الأبعاد،  المتعدد  النهج  أما  الحد.  هذا  عند  تتوقف  لكنها  السببية،  والعلاقات 
الإضافي  البُعد  هذا  الطبيعة.  دلائل  وهو  آخر:  بُعدًا  الوعد  هذا  إلى  فيُضيف 
تعني؟  وماذا  وُجدت؟  لماذا  بل  الأشياء،  عمل  كيفية  استكشاف  من  ننا  لا يُمكِّ

جامعًا بين السببية والغاية، بين الميكانيكا والمعنى.

وعلى النقيض من ذلك، فإن الوضعية ذات طبيعة اختزالية بطبيعتها، مبنية 
المادة  بوجود  إلا  تعترف  ولا  المرتبة،  أحادي  أنه  على  الوجود  إلى  النظر  على 
فقط. ويؤدي هذا التركيز الأحادي إلى وضعية أحادية الطبقة كذلك، لا تعترف 
أحادية  حقائق  وينتج  واحدًا،  منهجًا  يقتضي  مما  المعرفة،  من  واحد  بنوع  إلا 
تقديم  طريق  عن  القصور  هذا  يعالج  فإنه  المراتب،  المتعدد  الإطار  أما  البُعد. 

مقاربة متعددة المستويات، تجمع بين الرؤية التجريبية والرؤية التأويلية.

الأبعاد  المتعدد  النهج  هذا  تطبيق  إمكانات  نستكشف  أن  أقترح  واليوم، 
والمفكرون  العلماء  تبناه  طالما  الذي  المنظور،  هذا  العالم.  ورؤية  العلم  في 
م عددًا من المزايا  المسلمون، إلى جانب مفكرين من مذاهب دينية متعددة، يقدِّ
يتيح  العلمي  الخطاب  في  المتعدد  النهج  أن  في  تكمن  الأولى  الميزة  المهمة. 
الفكرية  ل الخلافات  النظر المختلفة، مما يمنع تحوُّ استيعاب الآراء ووجهات 
تعايش  من  ن  يُمكِّ أنه  كما  سياسية.  أو  اجتماعية  صراعات  إلى  العقدية  أو 
ا  تاريخيًّ حدث  كما  مشترك،  معرفي  فضاء  في  المختلفة  الخطابية  الجماعات 
صوفي،  فلسفي،  )كلامي،  خطاب  لكل  كان  حيث  الإسلامية،  الحضارة  في 
فإن  الأحادية،  الأنظمة  في  أما  مجاله.  ضمن  وشرعيته  مكانته  فقهي(  طبي، 
الناس  لأن  ظاهرية،  صراعات  إلى  تؤدي  الخطاب  مستويات  في  الاختلافات 
يتحدثون على مستويات مختلفة، لكنهم يفترضون أن هناك مستوى واحدًا فقط 



183

رون التعدد على أنه تناقض. بينما يسمح  للوجود أو للمعرفة، مما يجعلهم يفسِّ
ل  النهج المتعدد المراتب استيعاب هذه الاختلافات بسهولة، ويحول دون تحوُّ
س بذلك  الخلافات اللاهوتية والأكاديمية إلى توتر اجتماعي أو سياسي، فيؤسِّ
وحدة  ضمن  المتبادل  والاحترام  والتعدد،  الاعتراف،  على  قائم  معرفي  لنظام 

الغاية وتكامل الطبقات.

قدرة  الطبيعة، وفي  فهم  في  الدلالي  النهج  اعتماد  في  تكمن  الثانية  الميزة 
هذا النهج على إعادة غرس الطبيعة، والجسد الإنساني، والعلاقات الاجتماعية 
الوضعية،  بالنزعة  المتأثرة  تلك  سيما  ولا  الحديثة،  العلمية  فالنماذج  بالمعنى. 
تميل إلى التركيز الحصري على التفسيرات المادية والسببية، مع إغفال واضح 
ا  للأبعاد الرمزية والتأويلية للوجود. وقد خلَّف هذا النهج فراغًا وجوديًّا ومعنويًّ
ة في عالمنا المعاصر. أما المنهج المتعدد المراتب، فإنه يعالج هذا  يُحَسُّ بحدَّ
الإنساني  والوجود  الطبيعة  نظم  إلى  ينظر  إذ  الدلالي  البُعد  دمج  عبر  النقص 
والمجتمع، بوصفها أنظمة مترابطة ومفعمة بالغاية والرمزية. ومن هذا التكامل، 
والعاطفة،  العقل،  مع  يتجاوب  شمولًًا،  وأكثر  أعمق  فهمًا  النهج  هذا  م  يقدِّ

والروح، ويُعيد للوجود معناه الكامل.

لتطوير أخلاقيات  متينًا  أساسًا  يوفر  أنه  في  تتمثل  النهج  لهذا  الثالثة  الميزة 
بالمعنى،  مشحونة  آية   فيه  ما وكل  كتاب،  أنها  على  الطبيعة  تُفهم  فعندما  بيئية. 
إلى  النظر  من  فبدلًًا  الطبيعي.  بالعالم  علاقتنا  جذريًّا  يُغيِّر  التصور  هذا  فإن 
المنظور  ي  يُغذِّ للاستغلال،  القابلة  الموارد  من  مجموعة  بوصفها  الطبيعة 
أخلاقيات  لبناء  د  يُمهِّ بذلك  وهو  تجاهها.  والمسؤولية  التقدير  روح  الدلالي 
المبادئ  في  تتجذر  بل  العملية فحسب،  الجوانب  بيئية جديدة، لا تقتصر على 
الأخلاقية والروحية العميقة. هذا التحول في الرؤية يُعيد تعريف علاقتنا بالبيئة، 
مع  تتناغم  مستدامة  ممارسات  على  ويُشجع  الاستخلاف،  إلى  الاستغلال  من 



184

الإرادة الإلهية. وفي عصر تهيمن عليه النزعة الوضعية، والتي تُعدُّ في كثير من 
الدول أيديولوجيا رسمية، يُمثِّل النهج المتعدد الأبعاد توازنًا ضروريًّا ومطلوبًا. 
زخم  وسط  المعنى  عن  يبحثون  المادية،  بالرؤى  المتأثرون  اليوم،  والشباب 
يمكن  الشمولية،  الرؤية  هذه  تبني  من  وانطلاقًا  الجافة.  العلمية  التفسيرات 
مع  الوضعية،  تقدمها  التي  التجريبية  الصرامة  على  يحافظ  أن  الصاعد  للجيل 

اكتساب فهم أعمق لدورهم كخلفاء في الأرض.

متينًا  أساسًا  ل  تشكِّ الكتاب  هذا  في  عرضناها  التي  القرآنية  القيمَ  إن 
أطر  تجاوز  إلى  وتدفعنا  استدامة.  وسياسات  الأبعاد  متعددة  بيئية  لأخلاقيات 
مركزية الإنسان نحو رؤية للاستخلاف تُقِرّ بمسؤولية الإنسان في حماية ورعاية 

النظم البيئية التي تقوم عليها الحياة بأسرها.

آية: الطبيعة كتاب، وكل كائن طبيعي هو آية تشير إلى خالقه، تنتظر  	.1
أن تُقرأ.

نعمة: الطبيعة هبة من الله للإنسان ليستمتع بها وينتفع منها. 	.2

عليها  يحافظ  أن  يجب  الإنسان  عنق  في  إلهية  أمانة  الطبيعة  أمانة:  	.3
ويحميها.

خدمة: الطبيعة صديق يُخدَم ويُراعى، لا عدو يُستغل. 	.4

شكر: الطبيعة نعمة إلهية تستوجب الشكر والحمد. 	.5

التأمل  إلى  تدعونا  التي  والدروس  بالعِبر  مفعمة  الطبيعة  فكر:  	.6
والاستكشاف.

إلى  الإنسان  تُرجع  التي  والدلالات  بالتذكير  مليئة  الطبيعة  ذكر:  	.7
خالقه بالحمد والتسبيح.



185

بالتعدد  تتسم  جديدة  بيئية  أخلاقيات  لبناء  الطريق  د  تُمهِّ القيم  هذه  إن 
أجل  من  العمل  إلى  بدعوة  تُلزمنا  مفهومية  أسسًا  ل  وتُشكِّ الإحسان،  والشمول 

استخلاف مستدام ومليء بالمعنى.

أعماقه  في  يحمل  إنسانٍ  فكلُّ  منّا.  بكلٍّ  واحدٍ…  بفردٍ  الرحلةُ  هذه  تبدأُ 
بذرةَ التغيير، متى رعاها بالإيمان والمسؤولية، أثمرت أثرًا طيّبًا في الأرض. إنّ 
الخير عبر  ثمّ توسيع دوائر  بالطبيعة،  الحيّة  الصلة  استعادة  الخطوة الأولى هي 
الجهود  اتحاد  ومع  بدا صغيرًا.  مهما  محيطنا،  في  المستدامة  الممارسات  نشر 
وعد  التي  بَةِ«  يِّ الطَّ »الْحَيَاةِ  بروح  يعبق  عالمًا  نبني  أن  يمكننا  الإرادات،  وتكامل 
بها القرآن -حياةً نقيةً كريمةً تشمل الإنسان وسائر الخليقة، في تناغمٍ مع إرادة 

الخالق وجمال صنعه.

نُحبُّ الخليقة من أجل خالقها.

يونس إمره



186

 قال الله في كتابه الكريم:

﴿وَإِنَّكَ لعََلىَٰ خُلُقٍ عَظِيمٖ﴾
]سورة القلم: الآية 4[



187

المراجع

المراجع العربية
أبو زهرة، محمد، أصول الفقه، دار الفكر العربي، د.ت. 	.1

الحلبي،  القاهرة:  الأحمدية،  والسيرة  المحمدية  الطريقة  محمد،  الدين  زين  البركوي،  	.2
1379هـ/1960م.

الجبوري، سامي محمود، الفكر الفلسفي ومنظومة الحكمة الفائقة. عمّان: دار الخليج  	.3
للنشر والتوزيع، 2021.

الجرجاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز، خانجي، د.ت. 	.4
الجزائري، عبد القادر، المواقف، 1911. 	.5

الكتب  دار  بيروت:   ،1 ج  المذهب،  دراية  في  المطلب  نهاية  عبد الملك،  الجويني،  	.6
العلمية، 2010.

 ،1 ج  نبوية،  وشريعة  محمدية  طريقة  شرح  في  محمودية  بريقة  سعيد،  أبو  الخادمي،  	.7
إسطنبول: مطبعة دار الخلافة العالية، 1326هـ.

دار  بيروت:  سُقّر.  شريف  محمد  تحقيق  البالغة،  حجة الله  ولي الله.  شاه  الدهلوي،  	.8
إحياء العلوم، 1990.

العربي،  الكتاب  دار   ،7 ج  الإلهي،  العلم  من  العالية  المطالب  الدين،  فخر  الرازي،  	.9
.1987

السعدي، عبد الملك، شرح النسفية في العقيدة الإسلامية. دار سَلسَبيل، 2009. 	.10

العلمية،  الكتب  دار  بيروت:   ،2 ج  القدسية،  الأنوار  لواقح  عبد الوهاب،  الشعراني،  	.11

.2016

العيد، محمد بن دقيق، شرح الأربعين النووية، دار السلام، 2012. 	.12



188

علي زاده، السيد، شرح شرعة الإسلام، دار الطباعة العامرة، 1875. 	.13

الغزالي، أبو حامد محمد، الاقتصاد في الاعتقاد، تحقيق مصطفى عمران، دار البصائر،  	.14

.2009

الغزالي، أبو حامد محمد، المنقذ من الضلال، بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية، 1987. 	.15

1، إسطنبول:  المحمدية، ج  الطريقة  الندية شرح  الحديقة  النابلسي، عبد الغني، كتاب  	.16

مطبعة عمومية، 1290هـ.
التأويل، تحقيق  التنزيل وحقائق  النسفي: مدارك  تفسير  البركات عبد الله،  أبو  النسفي،  	.17

يوسف علي بديوي، دمشق وبيروت: دار الكلم الطيب، 1426هـ.
النورسي، بديع الزمان سعيد، إشارات الإعجاز، إسطنبول، 1959. 	.18

النووي، يحيى، رياض الصالحين، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1998. 	.19

المراجع الأجنبية
1.	 Al-Attas, Syed N. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: Institute of Islamic 

Thought and Civilization, 1993.
2.	 Bohas, Georges, Jean-Patrick Guillaume, and Djamel Eddine Kouloughli. 

The Arabic Linguistic Tradition. New York: Routledge, 1990.
3.	 Barthes, Roland. The Semiotic Challenge, trans. Richard Howard. 

University of California Press, Berkeley, 1994.
4.	 Bhanot, S. P. (2018). Isolating the Effect of Social Norms: Evidence from a 

Water Conservation Experiment. The Journal of Environmental Economics 
and Management, 90

5.	 Campbell, Joseph. The Masks of God, vols. I–IV. London: Penguin Books, 
1969.

6.	 Cappa, F., Rosso, F., Giustiniano, L., & Porfiri, M. ( 2020). Nudging and 
Feedback to Promote Pro-environmental Behavior: Evidence from a Field 
Experiment. Energy Policy, 139, 111358.

7.	 Çağıncı, Mustafa. «İbrahim Hakkı Erzurumi.» In TDV İslam Ansiklopedisi, 
Vol. 21. 2000.

8.	 Ceyhan, Semih. Abdullah Salahi Uşşaki’nin Vücud Risaleleri. Unpublished 
Master’s Thesis, Marmara University Social Sciences Institute, 1998.



189

9.	 Chapman, Bethany, et al. « Perceived Cognitive Functioning and Its 
Influence on Emotional Vulnerability in Breast Cancer.» Health Psychology 
Open 6, no. 2 (2019). https://doi.org/10.1177/2055102919871661.

10.	 Dalai Lama, and Patrick McDonnell. Heart to Heart: A Conversation 
on Love and Hope for Our Precious Planet. New York: HarperCollins 
Publishers, 2023.

11.	 Descartes, René. A Discourse on the Method of Correctly Conducting One’s 
Reason and Seeking Truth in the Sciences. Translated with an introduction 
and notes by Ian Maclean. Oxford: Oxford University Press, 2006.

12.	 Edwards, Paul, ed. « Natural Law.»  In Encyclopedia of Philosophy, 542. 
New York: Macmillan, 1972.

13.	 Eliade, Mircea. A History of Religious Ideas, Vols. I-III, trans. Willard R. 
Trask. University of Chicago Press, Chicago, 1978.

14.	 Fioretti di San Francesco. The Little Flowers of St. Francis. London: 
Kegan Paul Trench Trubner and Company Limited, 1905.

15.	 Gallie, W. B. Peirce and Pragmatism. Penguin Books, Harmondsworth, 1952.
16.	 Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. The Incoherence of the 

Philosophers: A Parallel English-Arabic Text. Translated, introduced, and 
annotated by Michael E. Marmura. Edited by Parviz Morewedge. Provo, 
UT: Brigham Young University Press, 1997.

17.	 Hallaq, Wael. Reforming Modernity: Ethics and the New Human in the 
Philosophy of Abdurrahman Taha. New York: Columbia University Press, 
2019.

18.	 Hardin, Garrett. « The Tragedy of the Commons.»  Science 162, no. 3859 
(1968): 1243–48. https://doi.org/10.1126/science.162.3859.1243

19.	 Hodge, Robert, and Gunther Kress. Social Semiotics. Oxford: Polity 
Press, Oxford, 1988.

20.	 Hoopes, James, ed. Peirce on Signs. Chapel Hill: University of North 
Carolina Press, Chapel Hill, 1991.

21.	 Ibrahim Hakki. Mârifetnâme. Istanbul: Matbaa-i Ahmed Kamil, 1330 
AH/1911-1912 AD.

22.	 Jonas, Hans. The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for 
the Technological Age. Revised reprint. Chicago: University of Chicago 
Press, 1984.



190

23.	 Kosīte, Daina, et al. « Plate Size and Food Consumption: A Pre-Registered 
Experimental Study in a General Population Sample.» International Journal 
of Behavioral Nutrition and Physical Activity 16, no. 75 (2019).

	 https://doi.org/10.1186/s12966-019-0826-1.
24.	 Kurz, Verena. « Nudging to Reduce Meat Consumption: Immediate and 

Persistent Effects of an Intervention at a University Restaurant.»  Journal 
of Environmental Economics and Management 90 ( July 2018): 317–341. 
https://doi.org/10.1016/j.jeem.2018.06.005.

25.	 Mardin, Şerif. Religion and Social Change in Modern Turkey: The Case 
of Bediüzzaman Said Nursi. State University of New York Press, Albany, 
1989.

26.	 Nursi, Bediüzzaman Said. Sözler. Sözler Yayınevi, Istanbul, 1990.
27.	 Peirce, Charles Sanders. Collected Papers of Charles Sanders Peirce, vol. 

V, 464. Cited in W. B. Gallie, Peirce and Pragmatism. Harmondsworth: 
Penguin Books, 1952.

28.	 Plotinus. The Enneads, trans. Stephen MacKenna. London: Faber and Faber 
Limited, 1917.

29.	 Sai, Mustafa Çelebi. Yapılar Kitabı: Tadhkirat al-Bunyān wa Tadhkirat al-
Abniyāʾ: Mimar Sinan’ın Anıları, edited by Hayati Develi and Samih Rıfat. 
Koçbank, İstanbul, 2002.

30.	 Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics, trans. Roy Harris. 
Open Court, La Salle, Illinois, 1994.

31.	 Schipflinger, Thomas. Sophia–Maria: A Holistic Vision of Creation. York 
Beach, ME: Red Wheel/Weiser, 1998.

32.	 Şentürk, R. «Multiplexity: A New Key to the Structure of Islamic Sciences.» 
International Journal of the Asian Philosophical Association 16, no. 1 (2023): 
23-40.

33.	 Şentürk, Recep. « Toward Open Science and Society: Multiplex Relations 
in Language, Religion and Society - Revisiting Ottoman Culture.» Turkish 
Journal for Islamic Studies (İSAM), no. 6. 2001.

34.	 Şentürk, Recep. « Towards an Open Science: Learning from the Ottoman 
Humanities.»In New Millennium Perspectives in the Humanities. Istanbul: 
Fatih University Press and New York: Binghamton University, 2002.



191

35.	 Sullivan, Heather I. « The Ecology of Colors: Goethe’s Materialist Optics 
and Ecological Posthumanism.» In Material Ecocriticism, edited by Serenella 
Iovino and Serpil Oppermann, 80-94. Lincoln: University of Nebraska Press, 
2014.

36.	 Uexküll, Jakob von. A Stroll Through the Worlds of Animals and Men: A 
Picture Book of Invisible Worlds, in Instinctive Behavior: The Development 
of a Modern Concept, ed. and trans. Claire H. Schiller. New York: 
International Universities Press, 1957.

37.	 Vermote, Marie, et al. «The Effect of a Portion Size Intervention on French 
Fries Consumption, Plate Waste, Satiety, and Compensatory Caloric Intake: 
An On-Campus Restaurant Experiment.»  Nutrition Journal 17 ( 2018). 
https://doi.org/10.1186/s12937-018-0352-z.

38.	 Versteegh, Kees. Landmarks in Linguistic Thought III. New York: 
Routledge, 1997.

39.	 Weber, Max. From Max Weber: Essays in Sociology. Translated and edited 
by Hans H. Gerth and C. Wright Mills. Abingdon, Oxon: Routledge, 2001.

40.	 Weßel, Gina, et al. « Self-Determined Nudging: A System Concept for 
Human–Machine Interaction.»  Cognition, Technology & Work 21 ( 2019): 
621–630.

	 https://doi.org/10.1007/s10111-019-00556-5.
41.	 White, Hayden. The Content of the Form: Narrative Discourse and Historical 

Representation. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1990.
42.	 Wu, Sherry Jueyu, and Elizabeth Levy Paluck. « Participatory Practices 

at Work Change Attitudes and Behavior Toward Societal Authority and 
Justice.» Nature Communications 11 (2020): 2633.

	 https://doi.org/10.1038/s41467-020-16383-6.




